J. KRISHNAMURTI
DAVID BOHM



Administrador
Sello


Obras de J. Krishnamurti
Comentarios Sobre el vivir. Recopilacién de D. Rajagopal del Libro de Notas de J. Krishnamurti (Tres series en tres tomos)
La Revolucién Fundamental
Sélo la Verdad trae Libertad
La Crisis del Hombre
El Estado Creativo de la Mente
Tragedia del Hombre y del Mundo. La mente mecanica
El Futuro es Hoy. Ultimas platicas en la India. 1985
Conferencias en Washington D.C., 1985
El Despertar de la Inteligencia. En tres tomos.
T. 1° La Raiz del Conflicto
T. 2°: La Persecucion del Placer
T. 3% La Conciencia Fragmentada
Una Manera Completamente Distinta de Vivir
Conversaciones con Estudiantes
Mas Alla del Tiempo
Principios del Aprender
Cartas a las Escuelas |
Cartas a las Escuelas 11
Usted es el Mundo
Ultimas Platicas en Saanen
Obras Completas. Afios 1933-1967 (17 tomos)
T. I: El Arte de Escuchar (1933-1934)
T. 1I: ¢(Qué es la Recta Accion? (1934-1935)
T. HI: El Espejo de la Relacion (1936-1944)
T. IV: El Observador es lo Observado (1945-1948)
T. V: Percepcion Alerta sin Opciones (1948-1949)

Otras obras sobre J. Krishnamurti
En Torno a las Ensefianzas de Krishnamurti, Miguel Angel Caminos
El Pensamiento de Krishnamurti, Miguel Angel Caminos
Aproximacion a Krishnamurti Armando Clavier
Presencia de Krishnamurti, Armando Clavier
Vigencia de Krishnamurti, Armando Clavier
Caminar con Krishnamurti. Dialogos. Armando Clavier
Krishnamurti. Biografia, Pupul Jayakar
Dentro de la mente. En relacién con J. Krishnamurti. P. Jayakar, D. Bohm, P. Weber y otros
Vida 'y Mueve de Krishnamurti, Mary Lutyens

Nota: Esta materia, tanto las obras de J. Krishnamurti como las escritas sobre él, ha sido publicado por la Editorial Kier S.A., Buenos
Aires, Rep. Argentina.



MAS ALLA DEL TIEMPO

J. Krishnamurti
y David Bohm

PRIMERA EDICION

Traducido del inglés por
Armando Clavier

EDITORIAL KIER S.A.

Avda. Santa Fe 1260
(1059) Buenos Aires - Argentina



La Fundacién Krishnamurti Latinoamericana (F.K.L.) tiene la satisfaccion de ofrecer al lector de habla hispana la presente obra.

La F.K.L., fundada por Krishnamurti, cuenta con Delegaciones en América Latina, donde desarrollan labores de informacion y difusion.

Titulo original en inglés

The Ending of Time. Thirteen Dialogues between J. Krishnamurti & David Bohm.
Copyright © Krishnamurti Foundation Trust Ltd.
Brockwood Park

Bramdean, Hampshire S024 OLQ - England

Todos los derechos de la version en castellano

cedidos a la Fundacion Krishnamurti Latinoamericana
Apartado 5351, Barcelona 08080, Espafia

Centro de Informacion y Difusion Krishnamurti
Miembro de la Fundacién Krishnamurti Latinoamericana
Casilla de Correo 3621 - Correo Central - Buenos Aires (1000) Argentina
Titulo original en castellano

Mas alla del Tiempo

Editorial Kier S.A.

Buenos Aires 1996

Disefio de tapa

Graciela Goldsmidt

Composicion tipografica

Estudio Fotoarte

Correctora de pruebas

Delia Arrizabalaga

Libro de edicion argentina

ISBN 950-17-2114-0

Queda hecho el deposito que marca la ley 11.723

© 1996 by Editorial Kier, Buenos Aires

Impreso en la Argentina

Printed in Argentina



Las raices del conflicto psicologico

KRISHNAMURTI: ;Como empezaremos? Me gustaria averiguar si la humanidad ha torcido el rumbo.

DAVID BOHM: ;Si ha torcido el rumbo? Bueno, pienso que tiene que haberlo hecho hace mucho tiempo.

K: Eso es lo que siento. Hace mucho tiempo... Asi parece. ¢Por qué? Mire, tal como lo veo, la humanidad siempre
ha tratado de llegar a ser alguna cosa.

DB: Es muy posible. Me senti impresionado por algo que lei una vez acerca de que el hombre se equivocé hace
unos cinco o seis mil afios, cuando empezd a ser capaz de cometer saqueos Yy esclavizar. Después de eso, su
principal propésito en la existencia fue so6lo el de explotar y saquear.

K: Si, pero esté el sentimiento del llegar a ser, del devenir interno.

DB: Bien, pero debemos aclarar como una cosa se relaciona con la otra. ;Qué clase de devenir estaba involucrado
en ese modo de actuar? En vez de ser constructivo, de descubrir nuevas técnicas y herramientas, etc., en cierto
momento el hombre encontrd que era mas fécil saquear a sus vecinos. ;Qué es lo que ellos querian llegar a ser?

K: La raiz de todo esto ha sido el conflicto.

DB: ¢ Cuél era el conflicto? Si uno pudiera ponerse en el lugar de aquellas personas de entonces, ¢cémo veria ese
conflicto?

K: ¢Cuél es la raiz del conflicto? No s6lo en lo externo, sino también este tremendo conflicto interno de la
humanidad. ¢ Cuél es el origen de todo ello?

DB: Parece que son deseos contradictorios.

K: No. ¢Es que en todas las religiones uno debe “llegar a ser” alguna cosa? ¢ Debe alcanzar algo?

DB: ¢ Qué fue, entonces, lo que hizo que la gente actuara de ese modo? ;Por qué no se sentian todos satisfechos con
ser lo que eran? Vea, la religién no hubiera atrapado a esas personas a menos que ellas hubieran sentido que habia
cierta atraccion en llegar a ser algo més.

K: ¢No implica una evasion ser incapaz de enfrentarse al hecho y, por tanto, moverse hacia alguna otra cosa... hacia
MAas y mas y mas?

DB: ¢ Cual diria usted que era ese hecho que la gente no podia afrontar?

K: Los cristianos han dicho, el Pecado Original.

DB: Pero la desviacion del rumbo correcto ocurrié mucho antes de eso.

K: Si, mucho antes. Mucho antes de eso los hindues tuvieron esta idea del karma. ¢Cual es el origen de todo esto?
DB: Hemos dicho que existia el hecho que la gente no podia afrontar. Cualquier cosa que ese hecho fuera, ellos
deseaban imaginar algo mejor.

K: Si, algo mejor. Devenir, llegar a ser.

DB: Y podria decirse que comenzaron a hacer cosas técnicamente mejores, y luego extendieron esto y dijeron: “Yo
también debo ser mejor”.

K: Si, llegar a ser mejor internamente.

DB: “Todos nosotros juntos debemos llegar a ser mejores”.

K: Correcto. ¢Cual es la raiz de todo esto?

DB: Yo debo deducir que esta en la naturaleza del pensamiento proyectar esta meta de llegar a ser mejores. O sea,
gue es algo intrinseco en la estructura del pensamiento.

K: ¢Serd que el principio de llegar a ser mejores exteriormente, se ha trasladado al llegar a ser mejores
interiormente?

DB: Si es bueno llegar a ser mejor en lo externo, ¢por qué no deberia yo llegar a ser mejor en lo interno?

K: ¢Es ésa la causa del conflicto?

DB: Es un modo de movernos hacia ella, de acercarnos.

K: ¢De acercarnos? ;Es el tiempo el factor? ¢El tiempo como, “Yo necesito el conocimiento para hacer esto o
aquello™? ¢EI mismo principio se aplica internamente? ¢Es el tiempo el factor?

DB: Yo no veo que el tiempo por si mismo pueda ser el Unico factor.

K: No, no. El tiempo. El “llegar a ser”, que implica tiempo.

DB: Si, pero no vemos como el tiempo va a causar dificultades. Tenemos que decir que el tiempo, aplicado a lo
externo, no causa ninguna dificultad.

K: La causa en cierta medida, pero lo que estamos discutiendo es la idea del tiempo interno.

DB: Debemos ver, entonces, por qué el tiempo es tan destructivo internamente.

K: Porque uno trata de llegar a ser algo o alguien.

DB: Si, pero la mayoria de la gente diria que esto no es mas que lo natural. Usted tiene que explicar qué es lo que
hay de malo en el “llegar a ser”.



K: Obviamente, cuando estoy tratando de llegar a ser esto o aquello, hay conflicto, hay una batalla constante.

DB: Si. (Podemos examinar eso: por qué hay una batalla constante? No existe tal batalla si trato de mejorar mi
posicion externamente.

K: Externamente no. Externamente estd todo mas o menos bien, pero cuando el mismo principio se aplica
internamente, origina una contradiccion.

DB: ;Y la contradiccion se produce...?

K: Entre “lo que es” y el “llegar a convertirse en lo que deberia ser”.

DB: La dificultad esta en entender por qué existe una contradiccidn internamente y no externamente.

K: Internamente, se forma un centro, ¢no es cierto?, un centro egoista.

DB: Si, ¢pero podemos encontrar alguna razon para que deba ser asi? ;Se forma el centro cuando actuamos del
mismo modo externamente? Parece que no fuera necesario.

K: No es necesario.

DB: Pero cuando lo hacemos internamente, entonces estamos tratando de forzarnos a ser algo que no somos.

K: Si, ése es un hecho. ¢Es que nuestro cerebro esta tan acostumbrado al conflicto, que uno rechaza cualquier otra
forma de vivir?

DB: ¢Pero por qué la gente llega a la conclusion de que el conflicto es inevitable y necesario?

K: ¢Cuél es el origen del conflicto?

DB: Pienso que tocamos ese punto al decir que estamos tratando de forzarnos a nosotros mismos. Cuando somos
determinada cosa que queremos ser, también deseamos ser otra cosa diferente; por lo tanto, deseamos dos cosas
distintas al mismo tiempo. ¢No es cierto?

K: Comprendo eso. Pero estoy tratando de descubrir el origen de toda esta desdicha, esta confusion, esta lucha, este
conflicto; descubrir cuél es el comienzo de ello. Por eso he preguntado al principio: ¢La humanidad ha torcido el
rumbo? ¢ El origen es gue “yo no soy yo”...?

DB: Pienso que eso nos aproxima mas al hecho.

K: Si, asi es. Y el “yo”... ¢por qué la humanidad ha creado este “yo” que debe, inevitablemente, causar conflicto?
“Yo”y “t0”, y “yo” mejor que “t0”, etcétera, etcétera.

DB: Pienso que fue un error cometido hace muchisimo tiempo -0, como usted lo llama, un desvio del rumbo
correcto- ese haber introducido exteriormente la separacion entre mdltiples cosas; después hemos seguido
haciéndolo, no por mala voluntad, sino simplemente por no saber hacerlo mejor.

K: De acuerdo.

DB: Por no ver lo que estdbamos haciendo.

K: ¢Es ése el origen de todo este conflicto?

DB: No estoy seguro de que ése sea el origen. ¢Usted como lo siente?

K: Yo me inclino a observar que el origen es el ego, el “yo”, el “mi”.

DB: Si.

K: Si no hay ego, no hay problema, no hay conflicto, no hay tiempo, tiempo en el sentido de “llegar a ser” o “no
llegar a ser”; ser o no ser.

DB: Pero podria ser que todavia nos deslizdramos en eso -sea lo que fuere- que nos hizo poner al ego en primer
lugar.

K: Espere un momento. ;/Es que la energia -siendo tan vasta, tan ilimitada- ha sido condensada o reducida en la
mente, y el cerebro mismo ha quedado reducido porque no pudo abarcar toda esta enorme energia? ¢Entiende lo
que estoy diciendo?

DB: Si.

K: Y, por lo tanto, el cerebro se ha ido reduciendo poco a poco al “mi”, al “yo”.

DB: Eso no lo entiendo del todo. Comprendo que eso es lo que sucedid, pero no alcanzo a ver bien todas las etapas.
¢Dice usted que la energia era enorme y que el cerebro no pudo manejarla, o que decidi6é que no podia manejarla?
K: No pudo manejarla.

DB: Pero si no puede manejarla, parece como que no hubiera ninguna salida.

K: No, un momento. Vaya despacio. Yo so6lo quiero investigar, penetrar un poco en ello. ¢Por qué el cerebro, con
todo el pensar, ha creado este sentimiento del “yo0”? ;Por qué?

DB: Necesitabamos cierto sentimiento de identidad para poder funcionar.

K: Si, para funcionar.

DB: Para saber donde pertenecemos.

K: Si. ¢Y es ése el movimiento que ha dado origen al “yo”? ¢El movimiento de lo externo? Yo tenia que
identificarme, con la familia, con la casa, el comercio o la profesion ¢ Todo eso se convirtié paulatinamente en el
“yo?

DB: Pienso que esta energia de que usted esta hablando, también intervino en ello.

K: Si, pero quiero aproximarme a eso gradualmente.



DB: Vea, lo que usted dice es correcto: que de algin modo este sentimiento del “yo” se fortalecié poco a poco,
pero eso no explicarla por si mismo la fuerza tremenda que tiene el ego. En tal caso seria solamente un habito. El
ego, al volverse completamente dominante, requeria convertirse en el foco de energia méxima; de toda la energia.
K: ¢Es asi? ¢Que el cerebro no puede contener esta inmensa energia?

DB: Digamos que el cerebro esté tratando de controlarla, de ponerla en orden.

K: La energia no tiene orden.

DB: Pero si el cerebro siente que no puede controlar algo que ocurre en su interior, tratara de establecer orden.

K: ¢Podriamos decir que el cerebro, el cerebro suyo, el de él, el de ella, no nacié hace poco, sino que es muy, muy
viejo?

DB: ¢(En qué sentido?

K: En el sentido de que ha evolucionado.

DB: Evolucionado, si, desde el animal. Y el animal ha evolucionado. Digamos entonces que, en cierto sentido, toda
esta evolucion se halla contenida, de algin modo, en el cerebro.

K: Quiero cuestionar la evolucion. Comprendo, digamos, la evolucidn de la carreta de bueyes al jet.

DB: Si, pero antes de que la cuestione, tenemos que considerar la evidencia del hombre desarrollandose a través de
una serie de etapas. Usted no puede cuestionar eso, ¢verdad?

K: No, por supuesto que no.

DB: Quiero decir que fisicamente esta claro que la evolucion ha ocurrido de algin modo.

K: Fisicamente si.

DB: Y que el cerebro se hizo mas grande, mas complejo. Pero uno puede cuestionar si mentalmente la evolucion
tiene significado alguno.

K: Vea, yo quiero abolir el tiempo, psicolégicamente. ; Comprende?

DB: Si, comprendo.

K: Para mi, ése es el enemigo. Y, ¢es ésa la causa, el origen de la desdicha humana?

DB: Este uso del tiempo... si, no hay duda. EI hombre tuvo que emplear el tiempo para cierto propésito, pero lo
empled mal.

K: Entiendo eso. Si tengo que aprender un idioma, debo disponer de tiempo.

DB: Pero al extender el mal uso del tiempo internamente...

K: Internamente: es de eso que estoy hablando. ¢Es ésa la causa de la confusion humana: la introduccion del
tiempo como un medio de devenir, de llegar a ser mas y mas perfecto, mas y mas evolucionado, mas y mas
afectuoso? ¢Entiende lo que quiero decir?

DB: Si, entiendo. Ciertamente, si no hiciéramos eso, toda la estructura se derrumbaria.

K: Asi es.

DB: Pero no sé si hay alguna otra causa.

K: Espere un momento. Quiero examinar eso un poco méas. No estoy hablando tedricamente, personalmente; pero
para mi la idea del mafiana no existe en lo psicoldgico, o sea, el tiempo como un movimiento, tanto interna como
externamente.

DB: ¢Usted quiere decir, el tiempo psicoldgico?

K: Si, el tiempo psicolégico, y el tiempo externamente. Ahora bien, si el tiempo psicoldgico no existe, entonces no
hay conflicto, no hay un “mi”, un “yo” que es el origen del conflicto. Externamente, tecnoldgicamente, el hombre
se ha movido, ha evolucionado.

DB: Y también en la estructura fisica interna.

K: La estructura, todo. Pero en lo psicoldgico, también nos hemos movido exteriormente.

DB: Si, hemos concentrado nuestra vida en lo exterior. ¢ Es eso lo que usted esta diciendo?

K: Si, hemos extendido nuestras capacidades exteriormente. Y en lo interno, es el mismo movimiento que en lo
externo. Entonces, si no hay un movimiento interno como tiempo -moverse, llegar a ser més- ;qué ocurre?
¢{Comprende lo que estoy tratando de comunicar? El tiempo se termina. Vea, el movimiento externo es o mismo
gue el movimiento interno.

DB: Si. Vay viene, vay viene.

K: Lo cual implica tiempo. Si el movimiento cesa, ¢qué es, entonces, lo que ocurre? No sé si estoy comunicando
algo. ¢Podriamos exponerlo de este modo? Jaméas hemos estado en contacto con ningin otro movimiento que no
sea el movimiento externo.

DB: En todo caso, es asi por lo general. La mayor parte de nuestra energia la ponemos en los movimientos
externos.

K: Y el movimiento psicoldgico también es externo.

DB: Bueno, es el reflejo de ese movimiento externo.

K: Pensamos que es interno, pero en realidad es externo, ¢verdad?

DB: Si.



K: Ahora bien, si ese movimiento cesa, como debe hacerlo, entonces, ¢hay realmente un movimiento interno, un
movimiento no en términos de tiempo?

DB: ¢Usted pregunta si existe otra clase de movimiento que sigue moviéndose, pero no en términos de tiempo?

K: Correcto.

DB: Tenemos que investigar eso. ¢Podria usted avanzar mas?

K: Vea, esa palabra movimiento significa tiempo.

DB: Bueno, en realidad significa cambiar de un lugar a otro. Pero de cualquier modo sigue estando ahi la nocion de
algo que no es estatico. Al negar el tiempo usted no quiere volver a algo estatico, que sigue siendo tiempo.

K: Digamos, por ejemplo, que el cerebro de uno ha sido adiestrado, acostumbrado durante siglos para dirigirse al
norte. Y sUbitamente se da cuenta de que ir al norte significa un perpetuo conflicto. Al darse cuenta de eso, el
cerebro mismo cambia, cambia la cualidad del cerebro.

DB: Muy bien. Puedo ver que, en cierto sentido, el cerebro habré de despertar a un movimiento diferente.

K: Si, diferente.

DB: La palabra “flujo”, ¢es mejor que “movimiento”?

K: He estado yendo hacia el norte toda mi vida, y hay una sUbita detencién en ese movimiento hacia el norte. Pero
el cerebro no se esta dirigiendo hacia el este ni hacia el oeste ni hacia el sur. Entonces cesa el conflicto, ¢de
acuerdo? Porque el cerebro no se esta moviendo en ninguna direccién.

DB: De modo que ése es el punto clave: la direccion del movimiento. Cuando el movimiento tiene, internamente,
una direccion fija, llegaréa al conflicto. Pero externamente necesitamos una direccion fija.

K: Por supuesto que la necesitamos. Eso se entiende.

DB: Si. Por lo tanto, si decimos que el cerebro no tiene una direccion fija, ¢qué esta haciendo entonces? ;Se esta
moviendo en todas las direcciones?

K: Tengo cierta vacilacién en hablar de esto. ;Podria decirse que, cuando uno llega realmente a aquel estado, ésa es
la fuente de toda energia?

DB: Si, cuando uno penetra mas y méas profundamente en lo interno.

K: Esa es la verdadera interioridad; no el movimiento externo que se convierte en movimiento interno: ni
movimiento externo ni movimiento interno...

DB: Si, podemos negar ambos movimientos, el externo y el interno, de modo que todo movimiento pareceria
detenerse.

K: ¢Seria ésa la fuente de toda energia?

DB: Si, tal vez podriamos decir eso.

K: ¢Puedo hablar un poco de mi mismo?

DB: Si.

K: Primero, sobre la meditacion. Toda meditacién consciente no es meditacion, ;correcto?

DB: ¢ Qué entiende usted por meditacién consciente?

K: La meditacion deliberada, practicada, que en realidad es una meditacion premeditada. ;Hay una meditacion que
no sea premeditada -que no sea el ego tratando de llegar a algo- una meditacion que sea capaz de negar?

DB: Antes de que prosigamos, ¢podriamos sugerir lo que la meditacion debe ser? ¢Es un observar a la mente que
observa?

K: No. La mente ha ido mas alla de todo eso. Estoy empleando la palabra meditacién, en el sentido de que no existe
ahi ni el mas minimo intento consciente de “llegar a ser”, de alcanzar un nivel determinado.

DB: La mente permanece simplemente consigo misma, silenciosa...

K: A eso quiero llegar.

DB: ...no espera nada.

K: Mire, yo no medito en el sentido corriente de la palabra. Lo que ocurre es que me despierto meditando.

DB: ¢En ese estado?

K: Una noche, en la India, me desperté y miré el reloj, eran las doce y cuarto. Y -vacilo al decir esto, porque suena
extravagante- habia sido alcanzada la fuente de toda energia. Y eso tenia un efecto extraordinario sobre el cerebro.
Y también fisicamente. Siento tener que hablar de mi mismo pero, usted entiende, literalmente, no habia division
en absoluto; ningin sentido del “yo”, del mundo. ;Comprende? Solo este sentimiento de una tremenda fuente de
energia.

DB: ¢De modo que el cerebro estaba en contacto con esta fuente de energia?

K: Si, y como lo he estado diciendo por sesenta afios, quisiera que otros llegaran a esto; no, no que llegaran.
¢Comprende lo que estoy diciendo? Todos nuestros problemas estan, entonces, resueltos. Porque ésa es la pura
energia que existe desde el principio mismo del tiempo. Entonces, ;,como puedo yo -no “yo”, usted entiende- cdmo
hace uno no para ensefiar, o auxiliar o impulsar a otros, sino para decirles: “Este camino conduce a un sentido
completo de paz, de amor”? Lamento emplear todas estas palabras. Pero suponga que usted ha llegado a ese punto
y que su cerebro mismo esta vibrando con eso -,coOmo ayudaria usted a otro? ;Comprende? Ayuda, no palabras.
¢Cbémo ayudaria a otro para que llegara a eso? ¢Entiende lo que trato de decir?



DB: Si.

K: Mi cerebro -pero no el “mio”- ha evolucionado. La evolucién implica tiempo, y el cerebro sélo puede pensar,
vivir en el tiempo. Para el cerebro, negar el tiempo es una actividad tremenda, porque cualquier duda que surge,
cualquier problema, es resuelto inmediatamente.

DB: (Esta situacion se mantiene, o sélo existe por un periodo?

K: Se mantiene, obviamente, de otro modo eso no tiene sentido. No es algo esporédico o intermitente. Entonces,
¢cémo abrira usted la puerta, cdmo ayudara a otro para que diga: “Mire, hemos estado yendo en la direccién
equivocada, sélo existe el no-movimiento, y si el movimiento se detiene, todo estara correcto”?

DB: Bueno, es dificil saber de antemano si todo va a estar correcto.

K: Volvamos a lo del comienzo. O sea, ¢la humanidad ha torcido el rumbo, psicolégicamente, no fisicamente?
¢Puede ese rumbo invertirse por completo? ;O detenerse? Mi cerebro estd muy acostumbrado a esta idea
evolucionista de que llegaré a ser alguna cosa, de que debo tener mas conocimientos, etcétera. ;Puede ese cerebro
darse cuenta repentinamente de que esa cosa que llama “tiempo” no existe? ; Comprende lo que trato de decir?

DB: Si.

K: El otro dia estuve escuchando en la television un debate sobre Darwin, sus conocimientos, lo que él habia
logrado, toda su teoria de la evoluciéon. A mi me parece que esto es totalmente inexacto en cuanto a lo psicoldgico.
DB: Al parecer, él ha proporcionado evidencias de que todas las especies han cambiado en el tiempo. ¢Por qué es
eso inexacto?

K: Desde luego, eso es obvio.

DB: Es verdadero en un aspecto, aungue pienso que seria inexacto decir que la mente evoluciond en el tiempo.

K: Por supuesto.

DB: Pero fisicamente parece estar claro que ha habido un proceso de evolucion, y que éste ha incrementado la
capacidad del cerebro para realizar ciertas cosas. Por ejemplo, nosotros no podriamos estar discutiendo esto si el
cerebro no hubiera crecido en tamafio.

K: Evidentemente.

DB: Pero creo que usted esta dando a entender que la mente no se origina en el cerebro. ¢Es eso? ¢El cerebro es tal
vez un instrumento de la mente?

K: Y la mente no es tiempo. Sélo vea lo que eso significa.

DB: La mente no evoluciona con el cerebro.

K: La mente, que no pertenece al tiempo, y el cerebro, que pertenece al tiempo -¢es ése el origen del conflicto?

DB: Tenemos que ver, entonces, por qué eso produce conflicto. No queda claro si decimos que el cerebro pertenece
al tiempo; més bien que se ha desarrollado de tal manera que contiene en si al tiempo.

K: Si, eso es lo que quise decir.

DB: Pero que no necesariamente es asi.

K: El cerebro ha evolucionado.

DB: Ha evolucionado, de modo que contiene dentro de si al tiempo.

K: Si, ha evolucionado, el tiempo forma parte de él.

DB: Se ha convertido en parte de su propia estructura.

K: Si.

DB: Sin embargo, la mente opera sin el tiempo, aunque el cerebro sea incapaz de hacerlo.

K: Eso significa que Dios esta en el hombre, y que Dios s6lo puede operar si el cerebro estd quieto, si no se
encuentra atrapado en el tiempo.

DB: Bueno, yo no queria decir eso. Veo que el cerebro, al tener una estructura de tiempo, es incapaz de responder
de manera apropiada a la mente. Eso es, en realidad, lo que parece estar involucrado aqui.

K: ¢Puede el cerebro mismo ver que esta preso en el tiempo, y que mientras se esté moviendo en esa direccion, el
conflicto es eterno, inacabable? ;Comprende lo que estoy diciendo?

DB: Si. ¢El cerebro ve eso?

K: ¢Tiene el cerebro la capacidad de ver en lo que estd haciendo ahora -estando preso en el tiempo- que en ese
proceso no hay fin para el conflicto? O sea, ¢hay una parte del cerebro que no pertenezca al tiempo?

DB: ¢Que no esté presa ni funcionando en el tiempo?

K: ¢Puede uno afirmar eso?

DB: No lo sé.

K: Ello significara -volvemos a lo mismo en palabras diferentes- que el cerebro no es condicionado completamente
por el tiempo y que, por tanto, hay una parte del cerebro que esté libre del tiempo.

DB: No una parte, sino mas bien que el cerebro es dominado principalmente por el tiempo, aunque eso no significa
necesariamente que ello no pueda cambiar.

K: Si. O sea, ¢puede el cerebro, dominado por el tiempo, no subordinarse a é1?



DB: Correcto. En ese momento se sale del tiempo. Pienso que esto puedo verlo -es dominado solamente cuando
uno le dedica tiempo. El pensamiento, que toma tiempo, es dominado, pero ninguna cosa lo bastante rapida puede
ser dominada.
K: Si, eso es cierto. ;Puede el cerebro -que esta habituado al tiempo- puede ver en ese proceso que no hay fin para
el conflicto? Ver, en el sentido de darse cuenta. ;Se dara cuenta de ello bajo presion? ;Podra verlo bajo coercidn,
recompensa o castigo? No lo hard. O habré de resistir, 0 escapara.
¢ Cuél es, entonces, el factor que permitira al cerebro ver que el modo en gque ha estado funcionando no es el
correcto? (usemos esa palabra por el momento). ¢Y qué es lo que subitamente le hara darse cuenta de que es
completamente perjudicial? ;Qué lo hard? Ciertamente, no las drogas ni alguna clase de sustancia quimica.
DB: Ninguna de estas cosas exteriores.
K: Entonces, ¢qué hara que el cerebro se dé cuenta de esto?
DB: ¢Qué entiende usted aqui por darse cuenta?
K: Darse cuenta de que la senda que el cerebro ha estado recorriendo, serd siempre la senda del conflicto.
DB: Pienso que eso suscita el problema de que el cerebro se resiste a un darse cuenta de tal naturaleza.
K: Por supuesto, por supuesto. jPorque se ha habituado al viejo curso, por siglos! ;Como procedera usted para que
el cerebro se dé cuenta de este hecho? Si uno pudiera hacer que se dé cuenta de eso, se ha terminado el conflicto.
Vea, la gente ha tratado, mediante el ayuno, la austeridad, la pobreza, la castidad en el verdadero sentido, la
pureza, de lograr una mente absolutamente correcta; son muchos los que han intentado recorrer un camino por si
mismos; han probado préacticamente todo cuanto el hombre ha inventado, pero ninguno de estos métodos ha tenido
éxito.
DB: Bueno, ¢qué dice usted? Esta claro que la gente, al perseguir estas metas externas, sigue en el devenir.
K: Si, pero nunca se da cuenta de que éstas son metas externas. Darse cuenta significa negar todo eso
completamente.
DB: Vayamos mas lejos. Pienso que uno ha de negar la nocién misma del tiempo, en el sentido de no anticipar el
futuro y de negar todo el pasado.
K: Es exactamente eso.
DB: O sea, negar la totalidad del tiempo.
K: El tiempo es el enemigo. Hay que enfrentarse a él, e ir més alla de él.
DB: Negar que el tiempo tiene una existencia independiente. Vea, yo pienso que tenemos la impresion de que el
tiempo existe independientemente de nosotros. Estamos en la corriente del tiempo y, por lo tanto, nos parece
absurdo negarlo, porque eso es lo que somos.
K: Si, completamente de acuerdo. Por lo tanto, eso significa realmente moverse fuera -otra vez son sélo palabras-
fuera de todas las cosas que el hombre ha inventado como recursos de intemporalidad.
DB: ¢Podemos decir que ninguno de los métodos que el hombre emplea exteriormente liberard a la mente del
tiempo?
K: Absolutamente ninguno.
DB: Todo método implica tiempo.
K: Por supuesto. Es tan simple.
DB: Nosotros nos hemos puesto inmediatamente a exponer toda la estructura del tiempo; hemos dado por sentada
toda la nocién del tiempo antes de comenzar.
K: Si, de acuerdo. ¢Pero como comunica usted esto a otra persona? ;Cémo haré usted, o “X”, para transmitirlo a un
hombre que se halla atrapado en el tiempo y que resistird esto, que lo combatird, porque dice que no existe otro
modo? ;Cémo le comunicara esto?
DB: Pienso que usted sélo puede comunicarlo a alguien que ha penetrado en ello, que lo ha investigado. jNo es
probable que se lo comunique en absoluto a alguien con quien acaba de entablar una conversacion en la calle!
K: Entonces, ¢qué estamos haciendo? Si esto no puede comunicarse mediante palabras, ;qué ha de hacer un
hombre? ¢Diria usted que para resolver un problema cuando éste surge, uno tiene que examinarlo inmediatamente,
porque de lo contrario uno puede hacer una gran tonteria y engafiarse a si mismo creyendo que lo ha resuelto?
Supongamos que tengo un problema, cualquier problema psicoldgico, ¢puede la mente darse cuenta del problemay
resolverlo inmediatamente? No engafiarse a si misma, no resistirlo, ;,comprende?, sino afrontarlo y terminar con él.
DB: Con un problema psicoldgico, ése es el tnico modo. De lo contrario, estariamos presos en la fuente misma del
problema.
K: Por supuesto. ¢ Terminaria esa actividad con el tiempo, el tiempo psicolégico del que estamos hablando?
DB: Si, si pudiéramos aplicar esta accion inmediata al problema que es el yo.
K: Uno es codicioso, o envidioso. Si termina inmediatamente con la envidia, con el apego, etc., ;no dara eso una
pista que conduzca al cese del tiempo?
DB: Si, porque cualquier accién que no sea inmediata, ya ha introducido el tiempo.
K: Si, Si. Conozco eso.
DB: El cese del tiempo es inmediato, ¢correcto?



K: Inmediato, por supuesto. ¢Indicaria eso el rumbo incorrecto que ha seguido la humanidad?

DB: Si, si el hombre siente que algo esta psicoldgicamente fuera de orden, entonces introduce la nocién del tiempo
y el pensamiento del devenir. Y eso crea problemas interminables.

K: ¢Abriria eso la puerta a este sentimiento de que el tiempo no tiene cabida interiormente? Lo cual significa,
¢verdad?, que el pensamiento no tiene cabida excepto exteriormente.

DB: Usted esta diciendo que el pensamiento es un proceso que esta incluido en el tiempo.

K: ¢No le parece gue el pensamiento es el proceso del tiempo? Porque el pensamiento se basa en la experiencia, en
el conocimiento, en la memoria y la respuesta de la memoria, que constituyen la totalidad del tiempo.

DB: Tratemos de expresarlo diciendo que el pensamiento, tal como generalmente lo conocemaos, esta en el tiempo.
K: El pensamiento, tal como lo conocemos ahora, pertenece al tiempo.

DB: Si. Hablando en general, yo estaria de acuerdo.

K: Hablando en general, el pensamiento es tiempo.

DB: Se basa en la nocién del tiempo.

K: Si, muy bien. Pero para mi, el pensamiento mismo es tiempo.

DB: EIl pensamiento mismo crea el tiempo, correcto.

K: ¢Quiere eso decir que cuando no hay tiempo, no hay pensamiento?

DB: No hay pensamiento de esa clase.

K: No. No hay pensamiento. Quiero ir despacio.

DB: ¢Podriamos decir que existe una clase de pensamiento con el cual hemos vivido, que ha estado dominado por
el tiempo?

K: Si, pero eso ha llegado a su fin.

DB: Pero puede haber otra clase de pensamiento que no estd dominado por el tiempo... Usted estuvo diciendo que
uno podria seguir usando el pensamiento para hacer algunas cosas.

K: Por supuesto, exteriormente es asi.

DB: Tenemos que ser cautos y no decir que el pensamiento estd necesariamente dominado por el tiempo.

K: Si; yo tengo que ir de aqui hasta alla, a mi casa; eso requiere tiempo, pensamiento, pero no estoy hablando de
esa clase de tiempo.

DB: Pongamos en claro, entonces, que usted se refiere al pensamiento que se dirige a la mente, cuyo contenido
pertenece al orden de la mente.

K: Si. ¢Diria usted que el conocimiento es tiempo?

DB: Bueno, Si...

K: Todo conocimiento es tiempo.

DB: Si, en cuanto a lo que ha sido conocido y puede proyectarse hacia el futuro, etcétera.

K: Por supuesto, el futuro, el pasado. El conocimiento -ciencia, matematica, lo que fuere- se adquiere a través del
tiempo. Uno lee filosofia, lee esto o aquello, y todo el proceso del conocimiento implica tiempo. jVea lo que quiero
decir!

DB: Estamos diciendo, segun creo, que el hombre ha torcido el rumbo y quedé preso en esta clase de conocimiento,
el cual se halla dominado por el tiempo porque se ha convertido en conocimiento psicolégico.

K: Si. Por lo tanto, vive en el tiempo.

DB: Vive en el tiempo porque ha intentado producir conocimientos de la naturaleza de la mente. ¢Dice usted que
no existe un conocimiento real de la mente? ;Lo expresaria de ese modo?

K: En el momento que usted usa la palabra “conocimiento”, ella implica tiempo. Cuando uno termina con el tiempo
-en el sentido que estamos hablando- no hay conocimiento como experiencia.

DB: Tenemos que ver lo que significa la palabra “experiencia”.

K: Experiencia, memoria.

DB: La gente dice: “~Aprendo mediante la experiencia, cuando paso por algo”.

K: jLo cual es el devenir, el llegar a ser!

DB: Si, pongadmoslo en claro. Usted ve, hay una clase de experiencia, por ejemplo, en el trabajo que uno hace, que
se convierte en destreza y percepcion.

K: Por supuesto, pero eso es muy diferente.

DB: Y lo que estamos diciendo es que carece de todo sentido tener experiencias de la mente, experiencias
psicoldgicas.

K: Si, expresémoslo de ese modo. La experiencia psicoldgica esté en el tiempo.

DB: Si, y no tiene sentido, porque uno no puede decir: “Tal como me vuelvo un experto en mi trabajo, me volveré
un experto en mi mente, o fundamentalmente experto”.

K: Si. Entonces, ¢adonde nos conduce esto? Me doy cuenta de que el conocimiento es tiempo; el cerebro se da
cuenta de ello y ve la importancia del tiempo en cierta direccién, y que el tiempo carece por completo de validez en
otra direccion. Esto no es contradictorio.



DB: Yo lo expresaria diciendo que el valor del tiempo esta limitado a cierta direccion o area, y que mas alla de eso
carece de validez.

K: Si. ¢ Qué es, entonces, la mente o el cerebro sin el conocimiento? Usted entiende.

DB: ¢Sin el conocimiento psicolégico?

K: Si, estoy hablando de lo psicoldgico.

DB: No es tanto que el cerebro esté atrapado en el tiempo, como el hecho de que le falta el conocimiento
psicoldgico para organizarse a si mismo.

K: Si.

DB: Estamos diciendo, entonces, que el campo del cerebro debe organizarse conociéndolo todo, psicolégicamente,
acerca de si mismo.

K: La mente, el cerebro, ¢es, entonces, desorden? Ciertamente, no.

DB: No. Pero pienso que la gente, cuando se enfrenta a esto, podria sentir que hay desorden.

K: Por supuesto.

DB: Creo que lo que usted esta diciendo es que la nocion de controlarse uno a si mismo psicoldgicamente, no tiene
sentido.

K: Por tanto, el conocimiento del “yo” -el conocimiento psicolégico- es tiempo.

DB: Si, entiendo que la totalidad de ese conocimiento es “yo”, es tiempo.

K: Entonces, ¢qué es la existencia sin esto? No hay tiempo, no hay conocimiento en el sentido psicoldgico, ningln
sentido de “yo”... ¢qué es lo que queda? Al llegar a ese punto, la mayoria de la gente dira: “jQué horror es esto!”
DB: Si, porque parece que no hubiera nada.

K: Nada. Pero si uno ha llegado a ese punto, ¢qué hay ahi? ¢Diria usted que, porque no hay nada, ello es todo?

DB: Si, aceptaria eso. Sé que es verdadero; esa nada lo contiene todo.

K: No hay meditacion, nada.

DB: Ninguna cosa’.

K: Ninguna cosa, correcto.

DB: Una cosa es limitada, y esto no es una cosa porque no hay limites... Al menos, lo contiene todo en potencia.

K: Espere, sefior. Si ello es nada y, por lo tanto, es todo, entonces todo es energia.

DB: Si. La base de todo es energia.

K: Por supuesto. Todo es energia. ;Y cual es la fuente de esta energia? ;O no hay fuente de energia en absoluto?
¢Solamente hay energia?

DB: Sélo esta la energia. La energia es “lo que es”. No hay necesidad alguna de fuente. ¢(Es éste un modo de
abordarlo, tal vez?

K: No. Si lo que hay es nada y, por lo tanto, todo, y todo es energia... Debemos ser muy cuidadosos aqui, los
hindles también tienen esta idea, la de que Brahman es todo. ;Comprende? Pero eso se convierte en una idea, un
principio, y el funcionamiento esta una vez mas en el cerebro. Pero la realidad de ello es que lo que hay es nada y,
en consecuencia, hay todo, y todo eso es energia cosmica. ;Qué puso en movimiento esta energia?

DB: No estamos hablando del tiempo.

K: Sé que no estamos hablando del tiempo, pero usted sabe, los cristianos dirian: “Dios es la energia y El es la
fuente de toda energia”. ;No?

DB: Pero los cristianos tienen una idea de lo que ellos llaman la Esencia Divina, que es también la fuente misma de
Dios.

K: Y también en el mundo de los hindles, arabes y judios hay esto. ¢Nos oponemos a todo ello?

DB: Suena similar en algunos aspectos.

K: Y, sin embargo, no es similar. Debemos ser cautos.

DB: Muchas cosas como ésta se han dicho a través de los siglos.

K: ¢Estéa uno, entonces, caminando en el vacio? ¢Esta uno viviendo en el vacio?

DB: Eso no esté claro.

K: Lo que hay es nada, y todo es energia. ¢Qué implica esto?

DB: ¢Hay algo dentro de la energia?

K: Esto no es diferente de la energia. Esto. Pero lo que esta dentro, dice: “Yo soy por completo diferente de eso”.
DB: El “yo” se encierra en si mismo y dice: “Yo soy diferente, yo soy eterno”.

K: ¢Por qué ha hecho esto? ¢Por qué surgid la separacion? ¢Es porque exteriormente yo me identifico con una casa,
etc., y esa identificacion se ha trasladado a lo interno?

DB: Si, y el segundo punto es que, una vez que he establecido una nocién de algo interno, entonces se volvid
necesario proteger eso. Y, en consecuencia, ello generd la separacion.

K: Por supuesto.

! Etimolégicamente, este juego de palabras s6lo es valido en inglés. "Nada" es nothing y “ninguna cosa" es not a thing. (N. del t.)



DB: Lo interno era, obviamente, lo mas preciado, y tendria que ser protegido con toda nuestra energia.

K: ¢Significa eso que sélo existe el organismo, que es parte de la energia? ¢(No hay “yo” en absoluto, excepto la
formay el nombre en el pasaporte; en otro respecto, nada y, por lo tanto todo; y, en consecuencia, todo es energia?
DB: Si, la forma no tiene una existencia independiente.

K: No. Sélo esta la forma. Eso es todo.

DB: Esté también la energia, dice usted.

K: Eso es parte de la energia. Por tanto, s6lo existe esto, la forma exterior.

DB: Existe la forma exterior en la energia.

K: ¢Se da cuenta usted de lo que hemos dicho, sefior? ¢ Es éste el fin del viaje?

DB: No, debo pensar que no.

K: ¢La humanidad ha viajado durante milenios para llegar a esto? Que yo soy nada y, por lo tanto, soy todo, y soy
enteramente energia.

DB: Bueno, ése no puede ser el fin, en el sentido de que podria ser el principio.

K: Espere. Es todo lo que yo queria que usted dijera. El fin es el principio, ¢correcto? Ahora quiero examinar eso.
Vea, en la terminacién de todo esto -la terminacion del tiempo, lo llamaremos asi brevemente- hay un nuevo
comienzo. ;Y eso qué es? Porque de otro modo, jesto parece tan completamente insignificante! Yo soy
enteramente energia y s6lo la cascara existe, y el tiempo se ha terminado. jParece tan futil!

DB: Si, si terminaramos ahi...

K: Eso es todo.

DB: Pienso que esto aclara realmente el fondo, de toda la hojarasca, de toda la confusion.

K: Si. Por lo tanto, el fin es el principio. Pero, ¢qué significa eso? Principio implica también tiempo.

DB: No necesariamente. Creo que dijimos que podria haber un movimiento que no contuviera al tiempo.

K: Eso es todo. Quiero que quede bien claro.

DB: No necesariamente. Creo que dijimos que podria haber un movimiento que no contuviera al tiempo.

K: Eso es todo. Quiero que quede bien claro.

DB: Si, pero es dificil de expresar. No es cuestion de ser estatico, pero en cierto sentido ese movimiento no
pertenece al orden del tiempo. Pienso que tendriamos que decir eso ahora.

K: Si. De modo que emplearemos la palabra “principio” y la despojaremos del tiempo.

DB: Porque el fin y el principio no son especialmente tiempo. De hecho, pueden ser cualquier tiempo o no-tiempo.
K: No-tiempo. ;Qué ocurre entonces? ¢Qué estd sucediendo? No a mi, no a mi cerebro. ;Qué esta sucediendo?
Hemos dicho que cuando uno niega el tiempo, nada hay. Después de esta larga charla, hemos visto que nada
significa todo. Todo es energia. Y nos hemos detenido ahi. Pero ése no es el final.

DB: No.

K: Ese no es el final. Entonces, ¢qué ocurre? ¢Es eso creacion?

DB: Si, algo como eso.

K: Pero no la creacion artistica, como la literatura o la pintura.

DB: Tal vez mas adelante podamos discutir qué entendemaos por crear.

1° de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



Depurando la mente de la acumulacion del tiempo

KRISHNAMURTI: Deciamos que el tiempo psicoldgico es conflicto, que el tiempo es el enemigo del hombre. Y
ese enemigo ha existido desde el principio del hombre. Y nos preguntdbamos por qué el hombre, desde el comienzo
mismo, ha seguido un “rumbo equivocado”, un “curso equivocado”. Y, en tal caso, si es posible volver al hombre
en otra direccion en la que pueda vivir sin conflicto. Porque, como dijimos ayer, el movimiento externo es lo
mismo que el movimiento interno. No hay separacién entre lo interno y lo externo. Es el mismo movimiento. Y
preguntabamos si nos interesa profunda y apasionadamente volver al hombre en otra direccion, de modo que no
viva en el tiempo con sélo un conocimiento de las cosas exteriores. Las religiones, los politices, los educadores han
fracasado; jamas se han interesado en esto. ¢ Estaria usted de acuerdo con eso?

DAVID BOHM: Si. Pienso que las religiones han intentado discutir los valores eternos que estan mas alla del
tiempo, pero no parecen haber tenido éxito.

K: Es a eso que quiero llegar. Para las religiones ello ha sido una idea, un ideal, un principio, un valor, pero no una
realidad, y casi todas las personas religiosas estdn ancladas en una creencia, en un principio, en una imagen, en el
conocimiento, en Jesus, en una cosa u otra.

DB: Si, pero si uno fuera a considerar todas las religiones, digamos las diversas formas del budismo, ellas tratan de
decir, hasta cierto punto, la misma cosa que usted esta diciendo.

K: Hasta cierto punto, pero lo que yo estoy tratando de averiguar es: ¢Por qué el hombre nunca ha enfrentado este
problema? ;Por qué no hemos dicho: “Terminemos con el conflicto”? En vez de eso lo hemos alentado, porque
pensamos que a través del conflicto hay progreso.

DB: Quizas el conflicto sea, en cierto modo, una fuente de estimulo para tratar de vencer resistencias.

K: Si, sefior, pero si usted y yo vemos la verdad de esto, no como una abstraccion, sino realmente, profundamente,
¢podemos actuar de tal manera que cada problema sea resuelto instantaneamente, inmediatamente, de modo que el
tiempo psicoldgico quede abolido? Y como nos preguntdbamos ayer, cuando uno llega a ese punto donde nada
existe y existe todo, donde todo eso es energia, cuando el tiempo llega a su fin, ¢existe el comienzo de algo
totalmente nuevo? ¢Hay un comienzo que no esté enredado en el tiempo? ¢Como lo descubriremos? Las palabras
son necesarias para comunicarse. Pero la palabra no es esa cosa. Entonces, ¢qué hay ahi cuando el tiempo llega a su
fin? El tiempo psicoldgico, no el tiempo...

DB: ...el tiempo de las horas.

K: Si. El tiempo como el “yo”, el ego; y cuando eso llega completamente a su fin, ;qué hay ahi que comience?
¢Podriamos decir que de las cenizas del tiempo hay un nuevo florecer? ;Qué es eso que comienza? No, esa palabra
“comienza” también implica tiempo.

DB: Cualquier cosa que queramos decir... Eso que “aparece”.

K: Lo que aparece, ¢qué es?

DB: Bueno, como dijimos ayer, eso es esencialmente creacién, la posibilidad de creacidn.

K: Si, creacion. ¢Es eso? ¢Es algo nuevo que nace?

DB: No es el proceso del devenir.

K: Oh, no, eso se ha terminado. El devenir es lo peor, es el tiempo, es el origen real de este conflicto. Estamos
tratando de averiguar qué sucede cuando el “yo”, que es tiempo, ha llegado completamente a su fin. Creo que
Buda, segln se supone, ha dicho, “Nirvana”. Y los hindues lo llaman “Moksha”. No sé si los cristianos lo llaman
“Cielo”...

DB: Los misticos cristianos han tenido algun estado similar...

K: Similar, si. Pero vea, los misticos cristianos, hasta donde yo lo entiendo, estan arraigados en Jesus, en la Iglesia,
en toda la creencia. Nunca han ido mas alla de eso.

DB: Si, asi parece. En todo caso, hasta donde yo sé.

K: Ahora bien, hemos dicho que la creencia, el apego a todo eso se ha terminado definitivamente. Todo ello forma
parte del “yo”. Entonces, cuando existe esa absoluta depuracion de la mente con respecto a la acumulacion del
tiempo, que es la esencia del “yo”, ¢qué ocurre? ;Por qué debemos preguntar qué ocurre?

DB: ¢Quiere usted decir que no es una buena pregunta?

K: Solo me lo estoy preguntando a mi mismo. ;Por qué debemos preguntarnos eso? ;Hay detras de ello una sutil
forma de esperanza? Una forma sutil de decir: He alcanzado ese punto en que nada hay. Entonces ésa es una
pregunta errénea. ¢Usted no la consideraria asi?

DB: Bueno, es una pregunta que a uno lo invita a anhelar algun resultado prometedor.



K: Si todo esfuerzo es para encontrar algo mas alla del “yo”, ese esfuerzo y aquello que yo pueda encontrar, siguen
estando dentro de la orbita del “yo”. De modo que no alimento esperanzas. No hay un sentimiento de esperanza, no
hay sentimiento alguno de querer encontrar nada.

DB: ¢Qué es, entonces, lo que le mueve a investigar?

K: Mi investigacion ha sido para terminar con el conflicto.

DB: Si, entonces tenemos que ser cautos. Estamos expuestos a producir una esperanza de terminar con el conflicto.
K: No, no; no hay tal esperanza. Termino con el conflicto. En el momento que introduzco la palabra “esperanza”,
existe un sentimiento de futuro.

DB: Si, eso es deseo.

K: Deseo, por lo tanto, pertenece al tiempo. Asi que yo -la mente- descarto por completo todo eso; es lo que quiero
decir: por completo. ¢Cual es, entonces, la esencia de todo esto? ;Estd mi mente todavia buscando, tanteando el
camino tras algo intangible que ella pueda capturar y retener? Si es asi, ello aun forma parte del tiempo.

DB: Si, sigue siendo deseo.

K: Deseo y una sutil forma de vanidad.

DB: ¢Por que vanidad?

K: Vanidad en el sentido de “lo he logrado”.

DB: Autoengafio.

K: De ello surgen el engafio y todas las formas de ilusion. De modo que no es eso. Estoy limpiando las cubiertas
del barco a medida que avanzamos.

DB: Esencialmente, parece que usted esta limpiando el movimiento del deseo en sus formas sutiles.

K: En sus formas sutiles. Asi que el deseo también ha sido descartado. Entonces sélo existe la mente, ¢ correcto?
DB: Si, pero si todo es mente, entonces tenemos que preguntarnos qué se entiende por naturaleza, porque la
naturaleza parece ser, en cierto modo, independiente.

K: Pero nosotros también hemos dicho que todo el universo es la mente.

DB: ¢Usted quiere decir que la naturaleza es la mente?

K: Es parte de la mente.

DB: ¢La mente universal?

K: Si.

DB: ¢No una mente particular?

K: La mente particular esta entonces separada, pero nosotros hablamos de la Mente.

DB: Vea, esto tenemos que aclararlo, porque usted esta diciendo que la naturaleza es la creacion de la mente
universal, a pesar de que la naturaleza tiene cierta realidad propia.

K: Todo eso se entiende.

DB: Pero es casi como si la naturaleza universal.

K: Forma parte de él. Estoy tratando de tentar el camino hacia el cese de la mente particular; entonces solo existe la
Mente, la mente universal, ;de acuerdo?

DB: Si. Hemos estado considerando la mente particular, abriéndonos paso a través del deseo, y dijimos que si todo
eso se detuviera...

K: Ese es justamente el punto. Si todo eso ha llegado completamente a su fin, ¢cuél es el paso siguiente? ¢ Existe
algo siguiente? Ayer dijimos que hay un comienzo, pero esa palabra implica tiempo.

DB: No diremos tanto “comienzo”... quiza “final”.

K: El final, hemos dicho eso.

DB: ¢ Pero ahora hay algo nuevo?

K: ¢Hay algo que la mente no puede capturar?

DB: ¢Cual mente, la particular o la universal?

K: La particular ha llegado a su fin.

DB: Si. ;Esta usted diciendo que la mente universal tampoco puede capturar eso?

K: Es lo que estamos averiguando.

DB: ¢ Lo que usted dice es que existe una realidad -o algo- méas alla de la mente universal?

K: ¢Estamos jugando un juego de pelar una cosa tras otra? ;Coémo la cascara de una cebolla, y al final s6lo hay
lagrimas y nada méas?

DB: Bueno, no lo se.

K: Porque dijimos que esta el final, después la mente cdsmica, la mente universal; y, més alla, ¢hay algo mas?

DB: ¢Diria usted que este “mas” es energia? ;Esa energia estd mas alla de la mente universal?

K: Yo diria que si, porque la mente universal es parte de esa energia.

DB: Eso se entiende. ¢Esta usted diciendo que, en cierto modo, esa energia esté viva?

K: Si, si.

DB: ;Y también es inteligente?

K: Espere un momento.



DB: En cierto modo... En cuanto que esa energia es mente.

K: Ahora bien, si esa energia es inteligente, ¢por qué ha permitido que el hombre se desviara en la direccion
incorrecta?

DB: Pienso que ello puede formar parte de un proceso, algo que es inevitable en la naturaleza del pensamiento. Si
el pensamiento va a desarrollarse, esa posibilidad debe existir.

K: ¢Es ésa la libertad original para el hombre? ¢ Escoger?

DB: No; es decir, el pensamiento ha de tener la capacidad de cometer este error.

K: Pero si esa inteligencia estaba operando, ¢por qué permitio este error?

DB: Bueno, podemos sugerir que existe un orden universal, una ley.

K: Muy bien. El universo funciona en orden.

DB: Si, y forma parte del orden universal, que este mecanismo particular pueda equivocarse. Si una maquina se
descompone, ello no significa desorden en el universo, forma parte del orden universal.

K: Si. Dentro del orden universal, hay desorden en lo que al hombre concierne.

DB: Que en el nivel del universo no es desorden.

K: No. A un nivel mucho més bajo.

DB: Es desorden en el nivel del hombre.

K: ¢Y por gué el hombre ha vivido desde el principio en este desorden?

DB: Porque todavia es ignorante, todavia no ha comprendido.

K: Pero él es parte de la totalidad; en un diminuto rincon el hombre aln existe, y ha vivido en desorden. Y esta
enorme inteligencia consciente no ha...

DB: ...Si, uno podria decir que la posibilidad de creacion es también la posibilidad de desorden. Que si el hombre
tuviera la posibilidad de ser creativo, también existiria la posibilidad de un error. No podria ser fijo como una
maquina, siempre operando en perfecto orden. La inteligencia no lo hubiera convertido en una maquina incapaz de
generar desorden.

K: No, por supuesto que no. Entonces, ¢hay algo mas alla del orden cosmico, de la mente cosmica?

DB: (Esta usted diciendo que el universo, que esa mente ha creado la naturaleza, la cual tiene un orden que no
consiste meramente en mantenerse dando vueltas de manera mecéanica? ;Que ello tiene algin significado mas
profundo?

K: Eso es lo que estamos tratando de descubrir.

DB: Usted esta introduciendo la totalidad del universo ademas de la humanidad. ;Qué le impulsa a hacer esto?
¢ Cual es el origen de esta percepcion?

K: Comencemos nuevamente: Esta el fin del “yo” como tiempo; por lo tanto, no existe la esperanza. Todo eso se
acabd, ha llegado a su fin. En el fin de ello, existe este sentido de la nada. Y la nada es todo este universo.

DB: Si, la mente universal, la materia universal.

K: Todo el universo.

DB: ¢Qué le lleva a decir eso?

K: Ah. Lo sé. Para expresarlo muy sencillamente: La divisién ha tocado a su fin. ;Correcto? La division creada por
el tiempo, creada por el pensamiento, creada por esta educacion, etc., todo eso. Porque eso ha terminado, lo otro es
obvio.

DB: ¢Usted quiere decir que sin la division lo otro esta ahi para ser percibido?

K: No para ser percibido, sino que esté ahi.

DB: Pero entonces, ¢como llega uno a darse cuenta de que aquello esta ahi?

K: No creo que uno se dé cuenta de eso.

DB: Entonces, ¢qué le lleva a decirlo?

K: ¢Diria usted que ello es? No que yo lo percibo o que ello es percibido.

DB: Si, ello es.

K: Ello es.

DB: Uno casi podria afirmar que ello lo esté diciendo. En cierto sentido, usted parece sugerir que es ello que lo esta
diciendo.

K: Si. Yo no queria exponerlo asi; jme alegra que usted lo exprese de ese modo! ; Dénde estamos ahora?

DB: Estamos diciendo que el universo esta vivo, por decirlo asi, que es la mente, y que nosotros somos parte de
ello.

K: So6lo podemos decir que somos parte de ello cuando no hay “yo”.

DB: No hay division.

K: No hay division. Me gustaria avanzar en esto un poco mas. ;Existe algo mas alla de todo esto?

DB: ¢Usted quiere decir mas alla de la energia?

K: Si. Dijimos “nada”, que esa nada es todo y que, por lo tanto, es la energia total. Es la energia pura, concentrada,
incorrupta. ¢Existe algo mas alla de eso? ¢Por qué lo preguntamos?

DB: No lo sé.



K: Yo siento que no lo hemos alcanzado... Y siento que existe algo mas alla.

DB: ¢Podriamos decir que este algo que esta mas alla es “la base” de lo total? ¢ Usted sostiene que todo esto emerge
desde una base interna?

K: Si, hay otra cosa; debo ser extremadamente cuidadoso aqui. Usted sabe, uno debe tener muchisimo cuidado a fin
de no ser romantico, de no tener ilusiones ni deseos; ni siquiera debe uno buscar. Ello tiene que ocurrir. ;Entiende
lo que quiero decir?

DB: Estamos diciendo que esa cosa debe provenir de aquello. Sea lo que fuere eso que usted menciona, debe
provenir de aquello.

K: De aquello. Asi es. Suena mas bien presuntuoso.

DB: Usted lo est& viendo realmente en este instante. No es que usted lo mira y luego dice: “Eso es lo que yo he
visto”.

K: Oh, no. En ese caso es falso.

DB: No existe ahi division alguna. Por supuesto, es facil caer en el engafio con esta clase de cosas.

K: Si, pero dijimos que el engafio existe en tanto haya deseo y pensamiento. Eso es simple. Y el deseo y el
pensamiento son parte del “yo”, que es tiempo. Cuando el deseo y el pensamiento han terminado completamente,
entonces no hay absolutamente nada y, por lo tanto, ese vacio es el universo, que esta lleno de energia. Ahi
podemos detenernos...

DB: Porgue no hemos visto la necesidad de ir mas alla de la energia. Tenemos que ver eso como algo necesario.

K: Pienso que es necesario.

DB: Si, pero ello tiene que ser visto. Tenemos que poner de manifiesto por qué es necesario.

K: Por qué es necesario? Tentativamente, diremos que hay en nosotros algo que estd operando, algo que es
mucho... mucho... no sé cémo expresarlo... mucho méas grande. VVoy despacio, muy despacio. Lo que trato de decir,
es que pienso que hay algo mas alla de eso. Cuando digo “pienso”, usted sabe a qué me refiero.

DB: Comprendo, si.

K: Hay algo més alla de eso. ;Como podemos hablar de ello? Vea, la energia existe solamente cuando hay vacio.
Las dos cosas van juntas.

DB: Esta energia pura de que usted habla, es el vacio. ¢{Usted sugiere que existe aquello que esta mas alla del vacio,
“la base” del vacio?

K: Si.

DB: ¢ Seria eso algo asi como una sustancia? Uno se pregunta: Si no es el vacio, ¢entonces qué es?

K: No entiendo muy bien su pregunta.

DB: Usted dice que hay algo mas alla del vacio, otra cosa que el vacio. Pienso que nosotros podemos seguir el
razonamiento hasta la energia y el vacio. Pero si sugerimos algo distinto de eso, del vacio...

K: ... esta otra cosa.

DB: Si, entonces eso otro debe ser diferente del vacio. Es alguna otra cosa que el vacio y, por lo tanto, no es vacio.
¢ Tiene sentido?

K: Entonces es sustancia.

DB: Si, eso es lo que implica; si no es vacio, es sustancia.

K: Sustancia es materia, ¢no es cierto?

DB: No necesariamente, pero tiene la cualidad de la sustancia.

K: ¢Qué quiere usted decir con eso?

DB: La materia es una forma de sustancia en el sentido de que es energia, pero tiene a la vez el estado de sustancia
porgue posee una forma constante y resiste el cambio. Es estable, se mantiene a si misma.

K: Si, pero cuando usted utiliza la palabra “sustancia” con el significado méas alla del vacio, ¢es que esa palabra
transmite ese significado?

DB: Bueno, estamos explorando el posible significado de lo que usted trata de comunicar. Si usted est4 diciendo
gue no es el vacio, entonces no se trataria de sustancia tal como la conocemos en la materia. Pero podemos ver
cierta cualidad que pertenece a la sustancia en general; si tiene esa cualidad, entonces podriamos emplear la palabra
sustancia, ampliar el significado de la palabra sustancia.

K: Comprendo. ;Podriamos emplear entonces la palabra “cualidad™?

DB: La palabra “cualidad” no es necesariamente el vacio, la energia podria tener la cualidad del vacio. Por lo tanto,
aquello es alguna otra cosa. Esa cosa podria tener la cualidad de la sustancia. Yo lo veo asi. ¢Es eso lo que usted
trata de comunicar?

K: Existe algo mas alla del vacio. (Cémo lo abordaremos?

DB: En primer lugar, ¢qué le lleva a decir esto?

K: Simplemente el hecho de que ello existe. Durante todo el tiempo hemos sido bastante I6gicos, no hemos
guedado presos hasta aqui en ningun tipo de ilusiones. ;Podemos mantener la misma clase de atenta vigilancia en
la que no hay ilusién alguna, para descubrir -0 no descubrir- aquello que estd mas alld del vacio? Para que
descienda a la tierra, descender a la tierra en el sentido de comunicarse. ¢Entiende lo que quiero decir?



DB: Si. Podriamos volver a la pregunta de antes: ¢Por qué ello no ha descendido?

K: ¢Por qué no ha descendido? ¢ Alguna vez el hombre ha estado libre del “yo'?

DB: Hablando en general, no.

K: No. Y “aquello” exige que el “yo” toque a su fin.

DB: Yo pienso que podriamos enfocarlo de este modo: Que el ego se convierte en una ilusion de esa sustancia. Uno
siente que, de alguin modo, el ego es también una sustancia.

K: Si, el ego es sustancia.

DB: Y, por lo tanto, esa sustancia parece ser...

K: ...intocable.

DB: Pero ese ego es una ilusion de la verdadera sustancia -puede ser que la mente intenta crear, de esa sustancia,
alguna clase de ilusion.

K: Esa es una ilusion. ¢Por qué la relaciona usted con lo otro?

DB: En el sentido de que si la mente piensa que ya tiene esta sustancia, entonces no estara abierta...

K: ...por supuesto que no. Esa cosa, ¢puede jamas ser puesta en palabras? No es cuestién de evitar algo, o tratar de
zafarse de alguna conclusidn. Pero ya ve, hasta ahora todo lo hemos puesto en palabras.

DB: Pienso que una vez que algo es percibido correctamente, entonces, después de un rato, las palabras acuden
para comunicarlo.

K: Si, ¢pero puede aquello ser percibido y, por lo tanto, puede ser comunicable? ;Se encuentra esto mas alla...?

DB: ...Esto que se encuentra mas alla, ¢diria usted que también esta vivo? Una vida que estd mas alla del vacio,
¢sigue siendo vida? ¢ Vive?

K: Vive, si. jOh, si!

DB: ¢Es inteligente?

K: Yo no quiero usar estas palabras.

DB: {Son demasiado limitadas?

K: Vida, inteligencia, amor, compasién, todas son muy limitadas. Usted y yo estamos sentados aqui. Hemos
Ilegado a un punto y estéa esa cosa que tal vez mas tarde pueda ser expresada en palabras sin ningun sentimiento de
apremio y, por lo tanto, sin ninguna ilusién. ;No ve usted mas alla del muro, quiero decir, de la palabra? Hemos
arribado a cierto punto, y estamos diciendo que todavia existe algo mas, ¢comprende? Hay algo mas alla de todo
eso. ¢Es algo palpable? ¢Podemos tocarlo? ¢Es alguna cosa que la mente puede capturar? ¢Entiende?

DB: Si. ¢Esta usted diciendo que eso no es posible?

K: No creo que la mente pueda capturarlo...

DB: ¢O captarlo...?

K: Captarlo, comprenderlo... para la mente ni siquiera es posible mirarlo. Usted es un cientifico, ha examinado el
atomo, etcétera. Cuando ha examinado todo eso, ¢no ha sentido que hay mucho mas, que existe algo mas alla de
todo eso?

DB: Uno siempre puede sentir que después de eso existe algo mas, pero ello no nos dice qué es. Esta claro que todo
cuanto uno conoce es limitado.

K: Si.

DB: Y que més alla tiene que existir alguna otra cosa.

K: ¢Como puede eso comunicarse con usted, de modo que usted, con su conocimiento cientifico, con su capacidad
cerebral, pueda captarlo?

DB: ¢Esta usted diciendo que eso no puede ser captado?

K: No. ¢;De qué modo puede usted captarlo? Yo no digo que uno no pueda captarlo. ¢ Puede usted captarlo?

DB: Mire, eso no esta claro. Antes estuvo usted diciendo que eso no puede ser captado por...

K: ¢Captarlo, en el sentido de si su mente puede ir mas alla de las teorias...? Lo que trato de decir es: ¢Puede usted
moverse dentro de ello? No “moverse” en el sentido del tiempo y todo eso. ¢Puede penetrar en ello? No, ésas son
todas palabras. ;Qué hay mas alla del vacio? ¢ El silencio?

DB: ¢(No es ese silencio similar al vacio?

K: Si, es lo que estoy averiguando. Movamonos paso a paso. ¢Es el silencio? ;O el silencio es parte del vacio?

DB: Si, yo diria que si.

K: Yo también diria eso. Si no es el silencio, ¢podriamos -sélo estoy preguntando- podriamos decir que es algo
absoluto? ;Comprende?

DB: Bueno, podriamos considerar lo absoluto. Tendria que ser algo por completo independiente; eso es lo que
realmente significa “absoluto”: algo que no depende de nada.

K: Si. De algiin modo usted se esta aproximando a ello.

DB: Algo que tiene su propio movimiento, por decirlo asi, que esta activo por si mismo.

K: Si. ¢Diria usted que todo tiene una causa, y €so no tiene causa alguna?

DB: Vea, esta nocion ya es antigua. Ha sido desarrollada por Aristételes, quien dijo que este absoluto es la causa de
si mismo.



K: Si.

DB: En cierto sentido, no tiene causa. Es la misma cosa.

K: Mire, en el momento que usted dijo Aristoteles... no, no es eso. ;Coémo podremos alcanzar esto? El vacio es
energia, y ese vacio existe en el silencio -0 a la inversa, no importa- ¢correcto? jOh, si, hay algo mas alla de todo
esto! Probablemente, jamas pueda ser traducido en palabras. Pero tiene que expresarse en palabras. ¢Entiende?

DB: ¢ Usted dice que lo absoluto debe ser traducido en palabras, pero que nosotros sentimos que no puede serlo?
Cualquier intento de traducirlo en palabras lo convierte en algo relativo.

K: Si. No sé codmo expresar todo esto.

DB: Pienso que tenemos una larga historia de peligros con esto de “lo absoluto”. La gente lo ha expresado en
palabras, y ello se ha vuelto muy abrumador.

K: Deje todo eso. Vea, el ignorar lo que otras personas han dicho -Aristételes, Buda, etc.- tiene una ventaja.
¢Comprende lo que quiero decir? Una ventaja en el sentido de que la mente no es influida por las ideas de otras
personas, no esti presa en afirmaciones de otros. Todo eso forma parte de nuestro condicionamiento. jAhora
vayamos mas alla de todo eso! ;Qué estamos tratando de hacer?

DB: Pienso que tratamos de comunicar algo con respecto a este absoluto, a este més alla.

K: Yo descarté de inmediato esa palabra “absoluto”.

DB: Entonces cualquier cosa que ello sea; lo que estd mas alla del vacio y el silencio.

K: Mas alla de todo eso. Estad mas alla de todo eso. Todo eso es alguna cosa, es parte de una inmensidad.

DB: Si, bueno, aun ese vacio y silencio son una inmensidad, ¢no es asi? La energia misma es una inmensidad.

K: Si, comprendo eso. Pero existe algo mucho méas inmenso que eso. El vacio y el silencio y la energia son
inmensos, realmente inmensurables. Pero hay algo més -tengo que usar esta palabra- mas “grande” que eso.

DB: Solo estoy considerando esto, estoy mirandolo. Puedo ver que todo lo que uno diga acerca del vacio, o acerca
de cualquier otra cosa, hay algo mas alla.

K: No, como cientifico, ¢por qué acepta usted -no “acepta”, perdéneme por usar esa palabra- por qué todavia sigue
adelante con esto?

DB: Porque hemos llegado hasta aqui paso a paso, viendo la necesidad de cada paso que dabamos.

K: Usted ve que todo esto es muy légico, razonable, cuerdo.

DB: Y uno puede ver también que es muy verdadero.

K: Si. Por tanto, si yo digo que existe algo mas grande que todo este silencio, esta energia -¢usted aceptaria eso?
Aceptarlo en el sentido de que hasta ahora hemos sido 16gicos.

DB: Diremos que, sea lo que fuere aquello de que usted habla, existe indudablemente algo que estad mas alla.
Silencio, energia, cualquier cosa que sea, siempre hay l6gicamente lugar para algo méas alla de eso. Pero el punto
gue quiero sefialar es éste: que aun cuando uno fuera a decir que existe algo més alla, todavia deja lIégicamente
lugar para ir luego mas alla de eso.

K: No.

DB: ¢Por qué no? Vea, cualquier cosa que uno diga, siempre hay lugar para algo que estd mas alla.

K: No hay nada mas alla.

DB: Ese punto no esté claro.

K: No hay nada més alla de aquello. Me atengo a eso. No dogmaticamente ni por obstinacion. Siento que ése es el
principio y el fin de todo. El fin y el principio son la misma cosa. ¢ Correcto?

DB: ¢En qué sentido? ;En el sentido que usted esta usando el principio de todo como el final?

K: Si. ¢De acuerdo? ¢ Diria usted que es asi?

DB: Si. Si consideramos “la base” desde la cual aquello proviene, debe ser “la base” hacia la cual cae.

K: Correcto. Esa es “la base” sobre la que todo existe, el espacio...

DB: ...la energia...

K: ...la energia, el vacio, el silencio, todo lo que es. Todo eso. No la base, ;comprende?

DB: No, ésa es s6lo una metafora.

K: No hay nada mas alla de eso. No hay causa. Si tenemos una causa, entonces tenemos “la base”.

DB: Tenemos otra base.

K: No, ése es el comienzo y el final.

DB: Se esta haciendo més claro.

K: Asi es. ¢ A usted eso le comunica algo?

DB: Si, creo que comunica algo.

K: Algo. Avanzando mas, ¢diria usted que no hay principio ni final?

DB: Si, aquello proviene de “la base”, va a “la base”, pero no comienza ni termina.

K: Si. No hay comienzo ni final. Las implicaciones son enormes. ¢Es eso la muerte, no la muerte en el sentido de
“yo moriré”, sino el fin completo de todas las cosas?

DB: Mire, al principio usted dijo que el vacio es el fin de todo; por lo tanto, ¢qué sentido tiene ahora este “mas”? El
vacio es el fin de todas las cosas, {no?



K: Si, Si. ¢Es eso la muerte, este vacio? La muerte de todas las cosas que la mente ha cultivado. Este vacio no es el
producto de la mente, de la mente particular.

DB: No, es la mente universal.

K: Ese vacio es eso.

DB: Si.

K: Ese vacio s6lo puede existir cuando hay muerte -muerte total- de lo particular.

DB: Si.

K: No sé si estoy comunicando esto.

DB: Si. Eso es el vacio. ¢Pero entonces usted esta diciendo que, en esta “base” la muerte va mas lejos?

K: Oh, Si.

DB: Entonces estamos afirmando que el cese de lo particular, la muerte de lo particular, es el vacio, que es
universal. ;Ahora va usted a decir que lo universal también muere?

K: Si, eso es lo que estoy tratando de decir.

DB: Muere en “la base”.

K: ¢Comunica algo eso?

DB: Es posible que si.

K: Solo reténgalo un momento. Veamoslo. Creo que algo comunica, ¢no es cierto?

DB: Si. Ahora bien, si lo particular y lo universal mueren, ¢entonces, eso es la muerte?

K: Si. Después de todo, un astrdnomo dice que todo el universo estd muriendo, expandiéndose y muriendo.

DB: Pero, desde luego, uno podria suponer que existe algo mas alla.

K: Si, es justamente eso.

DB: Pienso que estamos avanzando. Lo universal y lo particular. Primero, lo particular muere en el vacio, y
después viene lo universal.

K: Y eso también muere.

DB: Dentro de “la base”, ;correcto?

K: Si.

DB: Uno podria decir, entonces, que “la base” ni ha nacido ni muere.

K: Correcto.

DB: Bueno, pienso que ello se vuelve casi inexpresable si uno dice que lo universal ha muerto, porque la expresion
es lo universal.

K: Vea, s6lo estoy dilucidando esto: Todo estd muriendo, excepto aquello. ¢ Esto comunica algo?

DB: Si. Aquello esta fuera de eso que da origen a todas las cosas, y en lo cual todas las cosas mueren.

K: Por lo tanto, no tiene comienzo ni fin.

DB: ¢ Qué sentido tendria hablar de la muerte de lo universal? ¢ Qué significaria la muerte de lo universal?

K: Nada. ¢Por qué habria de tener un significado si ocurre? ;Qué tiene eso que ver con el hombre? ;Entiende lo
que quiero decir? EI hombre, que esté atravesando un momento terrible. ;Qué tiene eso que ver con el hombre?
DB: Digamos que el hombre siente que debe tener algin contacto con la base ultima y fundamental de su vida; de
otro modo, no hay sentido alguno.

K: Pero no lo hay. Esa “base” no tiene ninguna relacion con el hombre. Este se estd matando a si mismo, hace todo
lo opuesto a “la base”.

DB: Si, por eso la vida no tiene sentido para el hombre.

K: Yo soy un hombre comun; digo: “Muy bien, ustedes han hablado maravillosamente de ocasos, ¢;pero qué tiene
eso que ver conmigo? ;Me ayudara eso o la charla de ustedes a superar mi fealdad, mis disputas con mi esposa o lo
que fuere?”

DB: Pienso que yo volveria atras y diria que hemos examinado esto l6gicamente, empezando por el sufrimiento de
la humanidad, demostrando que éste se origina en un desvio del rumbo correcto, desvio que conduce
inevitablemente...

K: Si, pero el hombre pide: “Ayudenme a salir del rumbo falso. PGnganme en el sendero correcto”. Y a eso uno le
dice: Por favor, no trate de mejorar.

DB: Correcto. ¢Cual es el problema, entonces?

K: Que él ni siquiera escuchara.

DB: Entonces me parece que aquél que ve esto, necesita descubrir cual es la barrera que le impide escuchar.

K: Obviamente, uno puede ver cudl es la barrera.

DB: ¢ Cuaél es la barrera?

K: El “yo”.

DB: Si, pero me referia a algo mas profundo.

K: Mas profundamente, todos sus pensamientos, los apegos profundos; todo eso se interpone en su camino. Si usted
no puede abandonar estas cosas, entonces no tendré relacién con aquello. Pero el hombre no quiere abandonar estas
cosas.



DB: Si, comprendo. Lo que desea es el resultado de su manera de pensar.

K: Lo que desea es un estilo de vida facil y comodo, sin ninguna preocupacion, y eso no puede tenerlo.

DB: No, sélo renunciando a todo esto.

K: Tiene que haber una conexion. Tiene que haber alguna relacidn entre “la base” y esto, alguna relacién con el
hombre comun. De lo contrario, ¢cudl es el sentido del vivir?

DB: Eso es lo que antes estuve tratando de decir. Sin esta relacion...

K: ...no hay ningln sentido.

DB: Y entonces la gente inventa el sentido.

K: Por supuesto.

DB: Yendo aun mas atras, las antiguas religiones han dicho cosas similares, que Dios es la base de todo; por lo
tanto, dicen: “Busca a Dios”... usted sabe.

K: Ah, no, esto no es Dios.

DB: No, no es Dios, pero esta diciendo lo mismo. Uno podria afirmar que “Dios” es un intento de exponer esta
nocion quizas un poco demasiado personalmente.

K: Si. Démosles esperanzas, démosles fe, ¢entiende? Hagamos que la vida sea un poco mas llevadera.

DB: Bueno, al llegar a este punto usted pregunta: ;Cémo puede esto comunicarse al hombre comin? ¢Es ésa su
pregunta?

K: Mas 0 menos. Y también es importante que él escuche esto. Usted es un cientifico. Usted tiene la bondad de
escuchar porque somos amigos. ¢Pero quién escuchara entre los otros cientificos? Yo siento que si uno aspirara a
esto, tendriamos un mundo maravillosamente ordenado.

DB: Si. ¢ Y qué hariamos en este mundo?

K: Vivir.

DB: Pero dijimos algo acerca de la creatividad... quiero decir que...

K: Si. Y entonces, si usted no tiene conflicto alguno, si no hay “yo0”, existe alguna otra cosa que esta operando.

DB: Si, es importante decir eso, porque la idea cristiana de la perfeccion puede parecer mas bien aburrida, ya que
no hay nada que hacer.

K: Debemos proseguir con esto alguna otra vez, porque es algo que tiene que ser puesto en Orbita.

DB: Parece imposible.

K: Hemos llegado bastante lejos.

2 de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



¢Por qué el hombre ha dado importancia suprema al pensamiento?

KRISHNAMURTI: ¢{De qué hablaremos?

DAVID BOHM: Hay un punto que se relaciona con lo que discutimos anteriormente: estuve leyendo en alguna
parte que un fisico notable dijo que, cuanto mas comprendemos el universo, tanto mas insensato parece, mas
carente de significacion. Y se me ocurri6 que en la ciencia puede haber un intento para hacer del universo material,
la base de nuestra existencia, de modo que ésta pueda tener un sentido desde el punto de vista fisico pero no...

K: ...ningun otro sentido. De acuerdo.

DB: Y la cuestion que podriamos discutir es esta “base” de que hablamos el otro dia. Para la humanidad, ¢es esta
“base” alguna cosa diferente de lo que parece ser el universo fisico?

K: Aclaremos la pregunta.

DB: No s6lo los fisicos sino los genetistas, los bidlogos, han tratado de reducirlo todo a la conducta del hombre
-4tomos, genes, usted sabe, las moléculas del DNA, etcétera. Y cuanto mas estudian eso, mas sienten ellos que no
tiene significacion alguna, que solamente ocurre. Aunque tenga un significado desde el punto de vista fisico -en el
sentido de que podemos entenderlo cientificamente- no tiene una significacion mas profunda que ésa.

K: Comprendo.

DB: Y, por supuesto, quizas esa nocidn se ha difundido porque en el pasado la gente era mas religiosa y sentia que
la base de nuestra existencia se encontraba en algo mas alla de la materia, en Dios, 0 como ellos desearan llamarlo.
Y eso daba a la existencia que vivian, un sentimiento de profunda significacion, el cual ahora ha desaparecido. Esa
es una de las dificultades de la vida moderna, el sentimiento de que ésta no tiene ningdn significado.

K: ¢Por eso la gente religiosa invento algo que tiene un significado?

DB: Bien pueden haberlo hecho. Vea, al sentir que la vida no tiene ninguna significacion, pueden haber inventado
algo mas alla de lo comun. Algo eterno...

K: ...intemporal, innominable...

DB: ...independiente, absoluto.

K: Viendo que el modo en que vivimos, genéticamente y todo eso, no tiene sentido, algunas personas ingeniosas y
eruditas dijeron: “Le daremos un sentido”.

DB: Pienso que ocurri6 antes de eso. En el pasado, la gente de algin modo le daba a la vida un sentido en la forma
de religion, mucho antes de que la ciencia hubiera adquirido su gran desarrollo. Vino la ciencia y empezé a negar
esta religion.

K: De acuerdo; comprendo eso.

DB: Y la gente no cree més en el sentido religioso de la vida. De todos modos, tal vez nunca fue capaz de creer
enteramente en él.

K: Entonces, ,cOmo averigua uno si la vida tiene un sentido mas alla de esto? ¢ Como lo descubre? Han probado la
meditacion; han probado todas las formas de auto tortura, de aislamiento, convirtiéndose en monjes, en sannyasis y
todo eso. Pero pueden haber estado engafiandose a si mismos completamente.

DB: Si. Y de hecho, es la razén de que los cientificos hayan negado todo eso, porque como uno puede ver, la
historia contada por las personas religiosas ya no es mas creible.

K: Correcto. Entonces, ¢cémo descubre uno si existe algo mas que lo meramente fisico? ;Cémo abordaria usted
eso?

DB: Hemos estado discutiendo la nocién de cierta “base” que se encuentra mas alla de la materia, mas alla del
vacio.

K: Pero supongamos que usted dice que es asi, y yo digo que es otra ilusion.

DB: El primer punto es el siguiente; tal vez podamos esclarecer esto: Vea, si esta “base” es indiferente a los seres
humanos, entonces seria igual a la base que los cientificos encuentran en la materia.

K: Si. ¢Cudl es la pregunta?

DB: “La base”, ¢es indiferente hacia la humanidad? Uno ve que el universo parece ser por completo indiferente con
la humanidad. Es una vastedad inmensa, no nos presta atencién, puede producir terremotos y catastrofes, podria
eliminar las cosas; revela una esencial falta de interés por la humanidad.

K: Veo lo que usted quiere decir, si.

DB: No se preocupa si el hombre sobrevive 0 no sobrevive, si uno quiere expresarlo de ese modo.

K: Correcto. Entiendo la pregunta.

DB: Pienso que antes la gente sentia que Dios era una base no indiferente hacia la humanidad. Pueden haberlo
inventado, pero eso es lo que ellos sentian. Y es lo que posiblemente les daba...

K: ...una tremenda energia. De acuerdo.



DB: Pienso, entonces, que el punto es el siguiente: Esta “base”, ¢;seria indiferente hacia la humanidad?

K: ¢Como lo descubriria usted? ¢Cudl es la relacion de esta “base” con el hombre, y qué relacion tiene el hombre
con ella?

DB: Si, ésa es la pregunta. ¢ Tiene el hombre alguna significacion para “la base”? ;Y tiene ésta alguna significacion
para el hombre? ¢Puedo agregar un punto mas? Estuve discutiendo con alguien muy familiarizado con el Medio
Oriente y las tradiciones del misticismo; me cont6 que en estas tradiciones no solo se dice que lo que nosotros
Illamamos esta “base”, este infinito, tiene cierta significacion, sino que aquello que el hombre hace, también tiene
finalmente cierta significacion.

K: Muy bien, muy bien. Supongamos que la tiene -de otro modo, la vida carece de sentido, nada tiene ningun
sentido- ¢cémo la descubrirla uno? Pongamos como hipétesis que esta “base” existe, como dije el otro dia.
Entonces la siguiente pregunta es: ¢Qué relacion tiene esa “base” con el hombre? ;Y el hombre con ella? ;Como la
descubriria uno, cdmo la averiguaria, cdmo la alcanzaria, si es que “la base” existe en modo alguno? Si no existe,
entonces realmente el hombre no tiene ningun sentido. Quiero decir, yo me muero y usted se muere y todos
nosotros nos morimos, y ¢cudl es el sentido de ser virtuoso, cual es el sentido de ser feliz o desdichado, de
meramente continuar y continuar? ;Cémo demostraria usted que “la base” existe? ;Cémo lo comunicaria, no sélo
en términos cientificos, sino el sentimiento de ello, su comunicacién no-verbal?

DB: Cuando usted dice cientifico, ¢quiere decir racional?

K: Si, racional, 18gico, cuerdo.

DB: Por lo tanto, algo que podemos realmente tocar.

K: No tocar; mejor que tocar, sentir. Muchos pueden llegar a ello.

DB: Si, es publico.

K: No es solo la aseveracion de un hombre, sino que seria un hecho cientifico. Pienso que puede ser demostrado,
pero como con todas las cosas, uno debe hacerlo, no meramente hablar de ello. {Podemos usted o yo decir que “la
base” existe? “La base” tiene ciertas exigencias, que son: Tiene que haber un silencio absoluto, un vacio absoluto,
lo cual implica ninguna forma de sentimiento egoista, ¢correcto? ¢ Me diria usted eso? ¢Diria: “Estoy dispuesto a
abandonar todo mi egoismo, porque quiero probar aquello, quiero demostrarlo, quiero descubrir si lo que usted dice
es realmente cierto”? ¢Diria: “Estoy dispuesto a una completa erradicacion del yo”?

DB: Pienso que puedo decir eso, porgue tal vez en cierto sentido uno esta dispuesto, pero puede haber otro sentido
en el cual la buena voluntad de hacerlo no esta supeditada a nuestro esfuerzo consciente o a la determinacion.

K: No, espere. De modo gque pasamos por todo eso.

DB: Tenemos que ver que...

K: No es un asunto de buena voluntad, ni de deseo, ni de esfuerzo.

DB: Si, pero cuando uno dice “buena voluntad” (willingness), por ejemplo, ahi esta contenida la palabra “voluntad”
(will).

K: Buena voluntad en el sentido de estar dispuesto voluntariamente a pasar por esa puerta. ;Estoy yo, estamos
nosotros dispuestos de este modo a pasar por esa puerta particular a fin de descubrir si “la base” existe? Usted me
pregunta eso. Yo digo, de acuerdo, tengo la voluntad de hacerlo, no en el sentido de “ejercitar la voluntad” y todo
eso. ¢Cudles son las facetas o las cualidades o la naturaleza del yo? Investigamos eso. Usted me lo sefiala, y yo
digo: “De acuerdo” ¢Podemos hacerlo? No estar apegados, no tener miedo, ¢;entiende?, todo eso. Nada de
creencias, absoluta racionalidad -usted sabe- observacion. Pienso que si diez personas lo hicieran, cualquier
cientifico lo aceptaria. Pero no hay diez personas.

DB: Ya veo. Hemos de tener eso en nosotros, y realizarlo juntos, publicamente...

K:..Asies...

DB: ...de manera que ello se convierta en un hecho real.

K: Un hecho real, en el sentido de que la gente lo acepte. No algo basado en la ilusidn, en la creencia y todas esas
Ccosas.

DB: Un hecho; lo que se hace realmente.

K: Ahora, bien, ¢quién hara esto? Los cientificos necesitan decir que la cosa es completamente ilusoria, que es un
desatino. Pero hay otros que dicen: “No es un desatino, existe una “base”; y si uno hace estas cosas, ello estara ahi”.
DB: Si, pero pienso que algunas de las cosas que usted dice, al principio pueden no tener demasiado sentido para la
persona con la que habla.

K: Si, de acuerdo, porque esa persona ni siquiera esta dispuesta a escuchar.

DB: Pero todo su trasfondo también est& contra eso. Vea, el trasfondo le da a uno la nocion de lo que tiene sentido
y de lo que no lo tiene. Ahora bien, cuando usted dice, por ejemplo, que uno de los pasos es no introducir el
tiempo...

K: Ah, eso es mucho maés dificil.

DB: Si, pero es absolutamente decisivo.

K: Espere... Yo no comenzaria con el tiempo, comenzarla en el nivel de un colegial.

DB: Pero a la larga usted va a alcanzar estos puntos mas dificiles.



K: Si. Pero empecemos en el nivel escolar y digamos: “Haz estas cosas”.

DB: Bien, ¢cudles son? Examinémoslas.

K: Ninguna creencia.

DB: Una persona puede ser incapaz de controlar lo que cree, puede no saber en qué cree.

K: No, no controle nada. Observe que tiene creencias, que se aferra a las creencias, que ellas le dan un sentimiento
de seguridad, etcétera. Y que la creencia es una ilusion, que carece de realidad.

DB: Pienso que si fuéramos a hablarles de este modo a los cientificos, ellos podrian decir que no estan seguros de
que sea asi, porque creen en la existencia del mundo material.

K: Usted no cree que el sol sale y se pone. Es un hecho.

DB: Si. Pero el cientifico cree. Vea, ha habido numerosos argumentos acerca de esto, no hay manera de demostrar
que el mundo material existe fuera de mi mente, pero de todos modos creo en él. Este es uno de los problemas que
surgen. Los cientificos tienen realmente creencias. Uno creera que tal teoria es correcta, y otro cree en una teoria
diferente.

K: No. Yo no tengo teorias. No tengo ninguna teoria. Comienzo en el nivel escolar diciendo: “Mira, no aceptes
teorias, conclusiones, no te aferres a tus prejuicios”. Ese es el punto de partida.

DB: Quiza fuera mejor que dijéramos: “No te apoyes en tus teorias”, porque alguno podria cuestionarlo si usted
afirma que no tiene teorias. Dudarian inmediatamente de eso.

K: Yo no tengo teorias. ¢Por qué deberia tenerlas?

INTERLOCUTOR: Si yo fuera un cientifico, también diria que no tengo teorias. No veo que el mundo que construyo
para mis teorias cientificas, también es tedrico. Yo diria que es factual.

K: Entonces tenemos que discutir qué son los hechos. ;De acuerdo? Yo diria que los hechos son “lo que esta
sucediendo”, lo que realmente ocurre. ;Aceptaria eso?

DB: Si.

K: ¢Los cientificos estarian de acuerdo con eso?

DB: Si. Bueno, yo pienso que los cientificos dirian que lo que esta sucediendo es comprendido gracias a las teorias.
En la ciencia uno no comprende los sucesos salvo que sea con la ayuda de instrumentos y teorias.

K: Ahora espere, espere. ;Qué esta sucediendo ahi afuera, qué esta sucediendo aqui?

DB: Vayamos despacio. En primer lugar, lo que esta sucediendo ahi afuera. Los instrumentos y las teorias son
necesarios para...

K: No.

DB: Restablecer los hechos en relacion con lo que esta ahi afuera...

K: ¢Cuales son los hechos ahi afuera?

DB: Uno no puede averiguarlo sin alguna clase de teoria.

K: Los hechos ahi son el conflicto. ¢ Por qué debo tener una teoria al respecto?

DB: Yo no estaba discutiendo eso. Discutia los hechos acerca de la materia, la cual constituye el interés del
cientifico, quien no puede establecer esos hechos sin alguna teoria, porque la teoria organiza los hechos para él.

K: Si, comprendo. Ese puede ser un hecho. Uno puede tener teorias acerca de eso.

DB: Si; acerca de la gravitacion, de los atomos; todas esas cosas dependen de teorias a fin de producir los hechos
correctos.

K: Los hechos correctos. Entonces usted empieza con una teoria.

DB: Una mezcla de teoria y hecho. Siempre es una combinacion de teoria y hecho.

K: Muy bien. Una combinacion de teoria y hecho.

DB: Ahora bien, si usted dice que vamos a penetrar en un area donde no existe tal combinacion...

K: De eso se trata. Es decir que, psicolégicamente, no tengo ninguna teoria acerca de mi mismo, acerca del
universo o de mi relacion con otra persona. No tengo teorias. ¢Por qué deberia tenerlas? El Unico hecho es que la
humanidad sufre, es desdichada, estad confundida, en conflicto. Ese es un hecho. ¢Por qué debo tener una teoria
acerca de eso?

DB: Tiene que ir despacio. Vea, si usted se propone introducir a los cientificos, esto tiene que ser cientifico...

K: ...Iré muy despacio...

DB: ... jde modo que no dejemos atras a los cientificos!

K: Muy bien. jDéjeme atras a mi!

DB: Bueno, aceptemos “separamos”, ¢de acuerdo? Los cientificos podrian decir: Si, la psicologia es la ciencia con
que nos miramos interiormente a fin de investigar la psiquis. Y se sabe que diversas personas -como Freud, Jung y
otros- han tenido teorias. Ahora tenemos que poner en claro por qué no tiene sentido elaborar estas teorias.

K: Porque las teorias impiden la observacion de lo que realmente esta ocurriendo.

DB: Si, pero en lo externo la teoria parecia favorecer esa observacion. ¢Por qué la diferencia aqui?

K: ¢La diferencia? Usted puede descubrirla, es sencillo.

DB: Expliquémoslo claramente. Porque si usted quiere introducir a los cientificos, debe contestar esta pregunta.

K: La contestaremos. ¢ Cuél es la pregunta?



DB: ¢Por qué las teorias son tanto necesarias como Utiles para organizar los hechos que atafien a la materia, a lo
externo, y sin embargo internamente, psicol6gicamente, las teorias estorban, son completamente indtiles?

K: Si. ¢Qué es la teoria? ¢ Cudl es el significado de la palabra “teoria”?

DB: Teoria significa ver, examinar, una especie de discernimiento.

K: ¢Examinar? Eso es. Una manera de mirar las cosas.

DB: Y la teoria nos ayuda a mirar la materia exterior.

K: Teoria significa observar.

DB: Es un modo de observar.

K: ¢Puede usted observar psicolégicamente lo que ocurre?

DB: Digamos que cuando uno mira la materia exteriormente, hasta cierto punto determina la observacion.

K: O sea, que el observador es diferente de lo observado.

DB: No s6lo diferente, sino que la relacion entre ambos es, al menos relativamente, estable por un tiempo.

K: Entonces, ahora podemos avanzar un poco.

DB: Esto parece ser necesario a fin de estudiar la materia, la cual no cambia tan rapidamente y, hasta cierto punto,
puede ser separada como objeto de observacion. Entonces podemos crear una manera bastante invariable de mirar
la materia. Esta cambia pero no inmediatamente; por un tiempo puede mantenerse constante.

K: Si.

DB: Y a eso lo llamamos teoria.

K: Como usted dijo, “teoria” significa un modo de observar.

DB: Lo mismo que “teatro” en griego.

K: Teatro, si, es cierto. Es un modo de mirar. Bien, ¢por donde empezamos? ;Un modo de mirar comin, corriente,
el modo de mirar que depende del punto de vista de cada persona, del ama de casa, del marido? ;Qué entiende
usted por el modo de mirar?

DB: El mismo problema aparecid en el desarrollo de la ciencia. Comenzamos con lo que llamabamos “el sentido
comun”, un modo comun de mirar. Después, los cientificos descubrieron que éste era inadecuado.

K: Se apartaron de él.

DB: Se apartaron, abandonaron ciertas partes de ese modo de mirar las cosas.

K: A eso estoy llegando. El modo comun de mirar esta lleno de prejuicios.

DB: Si, es arbitrario y depende de nuestro trasfondo.

K: Si, todo eso. {Puede uno, entonces, librarse de su trasfondo, de sus prejuicios? Pienso que puede.

DB: La cuestién es si, al hacer esto, una teoria psicolégica podria resultar de alguna ayuda. El peligro esta en que
esa teoria misma podria ser un prejuicio. Si uno tratara de elaborar una teoria...

K: Es lo que estoy diciendo. Eso se convertiria en un prejuicio.

DB: Se convertiria en un prejuicio porque no tenemos nada, todavia no hemos observado nada en qué basar dicha
teoria.

K: Por lo tanto, el factor comdn es que el hombre sufre, ¢de acuerdo? Ese es el factor comun. E importa el modo en
que lo observamos.

DB: Si. Me pregunto si los cientificos aceptarian ese factor como el mas fundamental del hombre.

K: Muy bien. ¢El conflicto...?

DB: Bueno, han discutido acerca de eso.

K: Tome cualquier otra cosa, no importa. Apego, placer, temor.

DB: Pienso que ciertas personas podrian objetar eso diciendo que debemos tomar algo més positivo.

K: 'Y eso positivo, ;qué seria?

DB: Muy simple, algunas personas podrian decir, por ejemplo, que la racionalidad es un factor comun.

K: iNo, no, no! Yo no llamaria la racionalidad un factor comudn. Si fuéramos racionales no estariamos peleando
unos con otros.

DB: Esto tenemos que aclararlo. Digamos que en el pasado, alguien como Aristételes podo haber dicho que la
racionalidad es el factor comdn del hombre. Ahora, como argumento contrario a eso, usted sostiene que los
hombres, por lo general, no son racionales.

K: No, no lo son.

DB: Aunque podrian serlo, no lo son. Por lo tanto, usted dice que ése no es un hecho.

K: Correcto.

I: Yo pienso que la generalidad de los cientificos diria que existen muchos seres humanos diferentes, y que el factor
comun de la humanidad es que todos ellos luchan por ser felices.

K: ¢Es ése el factor comin? No. Yo no aceptaré eso: que muchos seres humanos tratan de lograr la felicidad.

I: No, los seres humanos son todos diferentes.

K: De acuerdo. Quédese ahi.

I: Lo que yo digo es que ésta es la teoria comun, pero la gente cree que es un hecho.

K: O sea, que cada persona piensa que es por completo diferente de las otras.



I: Si. Y que todos estan luchando independientemente por la felicidad.

K: Todos estan buscando alguna clase de gratificacion. ;Usted estaria de acuerdo con eso?

DB: Ese es un factor comdn. Pero la razén de que yo haya mencionado la racionalidad, es que la existencia misma
de la ciencia se basa en la nocion de que la racionalidad es comun al hombre.

K: Pero cada cual esta buscando su propia individualidad.

DB: Vea, si eso fuera enteramente cierto, la ciencia seria imposible.

K: De acuerdo.

I: ¢Porqué?

DB: Porque nadie estaria interesado en la verdad. La posibilidad misma del descubrimiento cientifico depende de
que la gente sienta que esta meta comin de encontrar la verdad, estda méas alld de la satisfaccion personal, porque
aun cuando la teoria de uno sea errénea, uno debe aceptar que es errénea, aunque el hacerlo no resulte gratificador.
Es decir, que ello se vuelve muy decepcionante para la gente, pero lo acepta y dice: “Bueno, es un error”.

K: Yo no estoy buscando gratificacion. Soy un hombre comdn. Usted ha traido a colacion que los cientificos dan
por sentado que los seres humanos son racionales.

DB: Al menos cuando practican la ciencia. Pueden convenir en que no son muy racionales en la vida privada, pero
sostienen que al menos son capaces de ser racionales cuando realizan una tarea cientifica. De otra manera, seria
imposible comenzar.

K: De modo que, exteriormente, en el trato con la materia, son todos racionales.

DB: Por lo menos tratan de serlo. Y, hasta cierto punto, lo son.

K: Tratan de serlo, pero se vuelven irracionales en sus relaciones con otros seres humanos.

DB: Si, no pueden mantener su racionalidad.

K: De modo que ése es el factor comdn.

DB: Si. Es importante hacer resaltar este punto: que la racionalidad es limitada y, como usted dice, el hecho
fundamental es que, las mas de las veces, ellos no pueden ser racionales. Pueden conseguir serlo en cierta area
limitada.

K: Correcto. Ese es un hecho.

DB: Es un hecho, aunque no decimos que es inevitable ni que no pueda cambiarse.

K: No. Es un hecho.

DB: Es un hecho que ha sido, que ha sucedido, que esta sucediendo.

K: Si. Yo, como un ser humano corriente, he sido irracional. Mi vida ha sido totalmente contradictoria, etcétera, lo
cual es irracional. Ahora bien, yo como ser humano, ¢puedo cambiar eso?

DB: Veamos cémo podriamos proceder desde el punto de vista cientifico. Esto suscitaria la pregunta: ¢Por qué todo
el mundo es irracional?

K: Porque hemos sido condicionados de esa manera. Nuestra educacion, nuestra religion... todo.

DB: Pero eso no nos lleva a ninguna parte, porque conduce a méas preguntas: ¢(Coémo hemos llegado a
condicionarnos, etc., etc.?

K Podemos examinar todo eso.

DB: Pero lo que yo quise decir es que, siguiendo esa linea, no vamos a dar con la respuesta.

K: Muy bien. ¢Por qué estamos condicionados de ese modo?

DB: Por ejemplo, el otro dia estuvimos diciendo que tal vez el hombre, al tomar un rumbo incorrecto, establecié el
condicionamiento incorrecto.

K: El condicionamiento incorrecto desde el principio mismo. O, buscando la seguridad -seguridad para “mi
mismo”, para “mi” familia, para “mi” grupo, para “mi” tribu- ha provocado esta division.

DB: Aun asi uno tiene que preguntarse por qué el hombre buscé esta seguridad del modo incorrecto. Vea, si
hubiera existido alguna inteligencia, habria estado claro que todo esto no tiene sentido.

K: Por supuesto, usted vuelve otra vez a la cuestion del rumbo torcido. ;Cémo demostrara que hemos torcido el
rumbo?

DB: ¢Esta diciendo que necesitamos demostrar esto cientificamente?

K: Si. A mi entender, torcimos el rumbo cuando el pensamiento se volvié sumamente importante.

DB: ¢ Qué hizo que fuera sumamente importante?

K: Resolvamos esto ahora. ;Qué hizo que los seres humanos entronizaran el pensamiento como el Unico
instrumento de operacion mental?

DB: También tendria que aclararse por qué, si el pensamiento es tan importante, causa todas las dificultades. Estas
son las dos preguntas.

K: Eso es bastante simple. ElI pensamiento se convirtié en rey, en lo supremo. Y ése puede que sea el rumbo
equivocado del ser humano.

DB: Yo entiendo que el pensamiento se volvid el equivalente de la verdad. La gente consider6 que el pensamiento
comunicaba la verdad, que comunicaba lo que siempre es verdadero. Existe la nocion de que tenemos el
conocimiento -que puede sostenerse en ciertos casos por algin tiempo- pero los hombres generalizan, porque el



conocimiento es siempre generalizador. Cuando alcanzaron la nocioén de que siempre seria asi, esto cristalizo el
pensamiento de lo que es verdadero. Es esto lo que dio suprema importancia al pensamiento.

K: Usted pregunta por qué el hombre ha dado tal importancia al pensamiento, ¢no es asi?

DB: Creo que ha caido en ese error.

K: ¢Por qué?

DB: Porque no vio lo que estaba haciendo. En el comienzo no vio el peligro...

I: Poco antes, usted dijo que el factor comun al hombre es la razon...

K: Los cientificos dicen eso.

I: Si uno puede demostrarle a una persona que algo es verdadero...

K: Demuéstremelo a mi. Es verdadero que uno es irracional. Ese es un hecho, ésa es una verdad.

I: Pero para eso usted no necesita la razén. La observacion es suficiente.

K: No. Uno va y pelea. Uno habla de paz. Uno es irracional. EI Dr. Bohm sefiala que, segun los cientificos, el
hombre es racional, pero el hecho es que la vida cotidiana es irracional. Ahora nosotros le pedimos que nos
demuestre cientificamente por qué es irracional. O sea, que le muestre al hombre de qué modo éste se ha deslizado
en la irracionalidad, por qué los seres humanos han aceptado esto. Podemos decir que es el habito, la tradicion, la
religion. Y los cientificos también son muy racionales en su propio terreno, pero son irracionales en sus vidas.

I: ¢ Y usted sugirié que hacer del pensamiento el rey, es la mayor irracionalidad?

K: Correcto. Hemos llegado a ese punto.

DB: ¢Pero como hemos caido en el error de convertir al pensamiento en algo tan importante?

K: ¢Por qué el hombre ha dado importancia al pensamiento como si éste fuera algo supremo? Pienso que es
bastante simple. Porque es la Unica cosa que conoce.

DB: De eso no se desprende que le haya dado la méxima importancia.

K: Porque las cosas que uno conoce -las cosas que el pensamiento ha creado, las imagenes y todo eso- son mas
importantes que las cosas que uno no conoce.

DB: Pero si la inteligencia hubiera operado, el hombre no habria llegado a esa conclusion. No es racional decir que
solamente es importante todo lo que uno conoce.

K: Por lo tanto, el hombre es irracional.

DB: Se desliz6 en la irracionalidad al decir: “Todo lo que hay de importante es lo que yo conozco” ¢Pero por qué
deberia el hombre haber hecho esto?

K: ¢Diria usted que la equivocacion se produce porque él se aferra a lo conocido y objeta cualquier cosa que le sea
desconocida?

DB: Eso es un hecho, pero no esta claro por que debid proceder asi.

K: Porque es la Unica cosa que tiene.

DB: Pero yo pregunto por qué no fue lo bastante inteligente como para ver esto.

K: Porque es irracional.

DB: jEstamos girando en circulos!

K: No creo que sea asi.

DB: Vea, cada una de estas razones que usted da es meramente otro ejemplo de la irracionalidad del hombre.

K: Es todo cuanto estoy diciendo. Somos basicamente irracionales, porque hemos concedido una importancia
suprema al pensamiento.

I: Pero el paso anterior a éste, ¢no es que el pensamiento ha desarrollado la idea de que “yo existo”?

K: Ah, eso viene un poco después; tenemos gque avanzar paso a paso.

I: Seguramente, para el “yo” la Unica cosa que existe es el pensamiento.

K: ¢Aceptarian eso los cientificos?

DB: El cientifico siente que estd estudiando la real naturaleza de la materia, independiente del pensamiento, en
Gltima instancia, independiente de todos modos. Desea conocer la constitucion del universo. Puede que esté
engafiandose a si mismo, pero él siente que no valdria la pena hacer lo que hace, a menos que crea que esta
descubriendo un hecho objetivo.

K: ¢Diria usted, entonces, que mediante la investigacion de la materia, él est4 tratando de encontrar algo... que esta
tratando de encontrar “la base”?

DB: Es exactamente eso.

K: jPero espere! ¢ Es eso?

DB: Si, precisamente.

K: Entonces el hombre religioso dice que usted no puede encontrar eso volviéndose terriblemente racional en su
vida. El no acepta que es racional, pero dice que es irracional en la contradiccion, etc. De modo que, o bien él
tendrd que aclarar esto primero -paso a paso- o puede hacerlo todo de una vez. ;Correcto? Uno acepta que es
irracional.

DB: Pero existe una dificultad. Si usted acepta que es irracional, se detiene, porque dice: {Como puedo comenzar?



K: Si. Pero si yo acepto que soy irracional -espere un momento- si lo acepto completamente, jentonces soy
racional!
DB: Usted tendréd que aclarar mas ese punto. Se podria decir que el hombre ha estado engafiandose a si mismo al
creer que ya es racional.
K: No acepto eso.
DB: Si usted no acepta eso, entonces esta diciendo que la racionalidad estard ahi.
K: No, yo no acepto eso. ElI hecho es que soy irracional y, para encontrar “la base”, debo volverme
extremadamente racional en mi vida. Eso es todo. La irracionalidad ha sido engendrada por el pensamiento, que
crea esta idea de que yo estoy separado de todos los demas. Entonces, siendo yo irracional, ¢puedo encontrar la
causa de la irracionalidad y eliminarla? Si no puedo hacer eso, no puedo alcanzar “la base”, que es lo més racional.
Un cientifico que esta investigando la materia, ;aceptaria siquiera que “la base” existe?
DB: Bueno, tacitamente, da por sentado que existe.
K: Existe. El Sr. “X” viene y dice que realmente existe. Y ustedes, los cientificos, dicen: “Demuéstrelo”. EI Sr. “X”
contesta: Se lo demostraré. Un cientifico se encuentra con otros cientificos, experimentan y son racionales en ese
campo, aunque son irracionales en sus propias vidas. Primero, vuélvanse racionales en sus vidas, empiecen aqui
antes que alla. ;Qué dirian ustedes a todo eso? Eso debe ser hecho sin esfuerzo, sin deseos, sin el ejercicio de la
voluntad, sin ningln sentido de persuasion; de lo contrario, estan de vuelta en el mismo juego.
DB: Tratemos de plantearlo asi: Incluso en la ciencia, usted no podria ejercerla plenamente, a menos que fuera
racional.
K: Un tanto racional.
DB: Un tanto racional, pero a la larga; si falta la racionalidad, la ciencia se bloquea de todos modos. Los cientificos
se aferran a sus teorias, se vuelven celosos, etcétera.
K: Asi es, eso es todo. La irracionalidad los supera.
DB: Entonces, con igual razén, usted podria sostener la validez de examinar el origen de toda la irracionalidad.
K: Es lo que estoy diciendo.
DB: Pero entonces tiene que poner en claro que eso puede realmente hacerse.
K: Oh, si, se lo estoy demostrando. Le digo: Primero reconozca, vea, observe, dése cuenta de que es totalmente
irracional.
DB: La palabra “totalmente” causarad dificultades, porque si uno fuera totalmente irracional, ni siquiera podria
empezar a hablar.
K: No, ésa es mi objecion. Yo digo que uno es totalmente irracional. Primero reconozcamoslo. Observémoslo. En
el momento que admitimos en nosotros la existencia de alguna parte que es racional, que desea eliminar la
irracionalidad...
DB: ...No es eso, pero tiene que haber racionalidad suficiente para comprender de qué esta usted hablando.
K: Si, por supuesto.
DB: Yo lo expresaria diciendo que, esencialmente, uno estd dominado por su irracionalidad, aun cuando hay
bastante racionalidad para discutir la cuestion.
K: Yo objeto eso.
DB: Vea, de lo contrario no podriamos empezar a hablar.
K: Pero escuche. Nosotros empezamos a hablar. Unos pocos de nosotros empezamos a hablar porque estamos
deseosos de escucharnos el uno al otro, porque estamos dispuestos a decir: Descartaremos todas nuestras
conclusiones y nos escucharemos el uno al otro.
DB: Eso forma parte de la racionalidad.
K: Con algunos de nosotros tal vez, porque nos interesamos con bastante seriedad en descubrir si “la base” existe.
Eso nos da racionalidad para escucharnos el uno al otro. Pero la inmensa mayoria no esta dispuesta a escucharnos.
DB: El escuchar es indispensable para la racionalidad.
K: Por supuesto. ¢ Estamos diciendo lo mismo?
DB: Si.
K: El cientifico, mediante el examen de la materia, espera alcanzar “la base”. Nosotros, “X” e “Y”, decimos:
Volvamonos racionales en nuestra vida. Lo cual significa que usted y yo, y “X” e “Y”, estamos dispuestos a
escucharnos el uno al otro. Eso es todo. El propio escuchar es el comienzo de la racionalidad. Algunas personas no
nos escuchardn ni a nosotros ni a nadie. ¢Podemos, entonces, nosotros, que estamos escuchando, ser en cierto modo
racionales y empezar? Eso es todo cuanto quiero sefalar. Esto es ser terriblemente 1dgico, ;no? ;Podemos, por lo
tanto, proseguir a partir de ahi?

¢Por qué el hombre ha dado origen a esta irracionalidad en su vida? Unos pocos de nosotros podemos,
aparentemente, desechar cierta parte de irracionalidad, volvernos un poco racionales y decir: Ahora empecemos.
Empecemos a averiguar por qué el hombre vive de este modo. ¢Cual es, entonces, el factor dominante en nuestras
vidas? Obviamente, es el pensamiento.



DB: Si, asi es. Desde luego que mucha gente podria negar eso y decir que el sentimiento o alguna otra cosa es el
factor principal.

K: Muchas personas podrian decir eso, pero el pensamiento es parte del sentimiento.

DB: Si, pero eso cominmente no se comprende.

K: Lo explicaremos. Si no hubiera pensamiento detras, ¢seria usted capaz de reconocer el sentimiento?

DB: Si, pienso que ésta es la mayor dificultad en la comunicacion con algunas personas.

K: Asi que empecemos. Puede haber algunos que no vean esto, pero yo quiero que “X” e “Y” lo vean, porque ellos
se han vuelto un tanto racionales y, por consiguiente, estan escuchando. Ellos pueden decir que el pensamiento es
el origen principal de esta corriente.

DB: Entonces tenemos que preguntarnos qué es el pensamiento.

K: Entiendo que es bastante simple. EI pensamiento origina la irracionalidad.

DB: Si, ¢pero qué es? ;Como sabe usted que esta pensando? ;Qué entiende por pensar?

K: El pensar es el movimiento de la memoria, que es experiencia, conocimiento almacenado en el cerebro.

DB: Suponga que queremos tener racionalidad, la cual incluye al pensamiento racional. ¢Es el pensamiento
racional solamente memoria?

K: Espere un momento. Seamos cuidadosos. Si somos completamente racionales, hay discernimiento total. Ese
discernimiento usa el pensar, y entonces éste es racional.

DB: ¢Entonces el pensamiento no es solo memoria?

K: No, no.

DB: Quiero decir que, al ser usada la memoria por el discernimiento...

K: No, el discernimiento usa el pensar.

DB: Si, pero lo que el pensamiento hace no se debe, entonces, solamente a la memoria.

K: Espere un momento.

DB: Exteriormente, el pensamiento funciona por si mismo como una maquina que funciona por si misma, y no es
racional.

K: Completamente de acuerdo.

DB: Pero cuando el pensar es la herramienta del discernimiento...

K: Entonces el pensar no es memoria.

DB: No se basa en la memoria.

K: No, no se basa en la memoria.

DB: La memoria es usada, pero el pensamiento no tiene su base en la memoria.

K: ¢Entonces qué? Siendo el pensamiento limitado, divisivo, incompleto, nunca puede ser racional...

DB: Sin el discernimiento, no.

K: Correcto. Ahora bien, ;como hemos de tener ese discernimiento que es total racionalidad? No la racionalidad
del pensamiento.

DB: Yo lo llamaria racionalidad de percepcion.

K: Si, racionalidad de percepcién.

DB: Entonces el pensamiento se vuelve el instrumento de eso y pertenece al mismo orden.

K: ¢Como he de tener, entonces, ese discernimiento? Esa es la siguiente pregunta, ¢no? ;Qué he de hacer, o no
hacer, para tener ese discernimiento instantaneo que no es del tiempo, que no es de la memoria, que no tiene causa,
gue no se basa en la recompensa o el castigo? Estd libre de todo eso. (Como ha de tener la mente este
discernimiento? Cuando digo, “tengo el discernimiento”, eso es erroneo, obviamente. Entonces, ;como puede una
mente que ha sido irracional y se ha vuelto algin tanto racional, tener ese discernimiento instantaneo? Es posible
tener ese discernimiento si la mente de uno esté libre del tiempo.

DB: De acuerdo. Vayamos despacio porque, si volvemos a lo cientifico, aun desde el punto de vista del sentido
comun, en la tarea cientifica el tiempo es considerado implicitamente como la base de todas las cosas. De hecho,
incluso en la antigua mitologia griega, Cronos, el dios del tiempo, produce sus hijos y los devora. Eso es
exactamente lo que dijimos acerca de “la base”: todo proviene de “la base” y muere yendo a “la base”. Por lo tanto,
de algin modo, la humanidad comenzé hace ya muchisimos siglos a interpretar al tiempo como la base de todo.

K: Si. Entonces viene alguien y dice que el tiempo no es “la base”.

DB: Correcto. De modo que hasta ahora, aun los cientificos han estado buscando “la base” en el tiempo, jy todos
los demas también!

K: Esa es toda la cuestion.

DB: Ahora usted dice que el tiempo no es “la base”. Alguno podria aducir que esto es un desatino, pero nosotros
diremos que vamos a permanecer abiertos a ello, aunque ciertas personas pudieran desecharlo inmediatamente con
facilidad. Ahora bien, si usted dice que el tiempo no es “la base”, entonces no sabemos dénde nos encontramos.

K: Yo sé donde me encuentro. Examinaremos esto.

I: El tiempo, ¢es el mismo movimiento que este pensamiento que describimos primero?

K: Si, el tiempo es eso. El tiempo es pensamiento.



DB: Otra vez vayamos despacio en eso porque, como hemos dicho a menudo, existe el tiempo cronolégico.

K: Por supuesto, eso es simple.

DB: Si, pero ademéas pensamos. Vea, el pensar toma tiempo cronoldgicamente, pero por afiadidura, proyecta una
especie de tiempo imaginario...

K: ...que es el futuro.

DB: Que es el futuro y también el pasado tal como los experimentamos.

K: Si, eso es correcto.

DB: Ese tiempo imaginado es también una clase de proceso real del pensar.

K: Ese es un hecho.

DB: Es un hecho que el pensar toma tiempo fisicamente, pero también tenemos tiempo cuando podemos imaginar
todo el pasado y el futuro.

K: Si, ambos son hechos.

DB: Digamos entonces que este tiempo no es “la base”, quiza ni siquiera fisicamente.

K: Vamos a averiguarlo.

DB: Si, pero sentimos que es “la base”, porque cada uno de nosotros siente que, como yo personal, existe en el
tiempo. Sin el tiempo, no podria haber “yo”.

K: Asi es.

DB: “Yo0” debo existir en el tiempo.

K: Por supuesto, por supuesto.

DB: Siendo eternamente algo, o deviniendo algo.

K: El devenir y el ser estan en el campo del tiempo. ¢Puede, entonces, la mente, que ha evolucionado a través del
tiempo...?

I: ¢Qué entiende usted por mente, entonces?

K: La mente; el cerebro, mis sentidos, mi sentimiento, todo eso es la mente.

DB: La mente particular, quiere decir.

K: La mente particular, desde luego. Estoy hablando de la mente que ha evolucionado a través del tiempo.

DB: Aun esa particularidad depende del tiempo.

K: Del tiempo, por supuesto, y de todo lo deméas. Ahora preguntamos: ¢Puede esa mente estar libre del tiempo,
tener una percepcion que sea totalmente racional y que, entonces, pueda operar sobre el pensamiento? Ese
pensamiento es totalmente racional, no se basa en la memoria. ;De acuerdo?

DB: Si.

K: Ahora bien, ¢{de qué modo yo -como “X” e “Y”- he de estar libre del tiempo? Sé que necesito tiempo para ir
desde aqui hasta alla, para aprender una leccién, una técnica, etc. Eso lo comprendo muy claramente, de manera
gue no estoy hablando de ese tiempo. Estoy hablando del tiempo como el devenir.

DB: Como el ser.

K: Desde luego, devenir es ser. Parto del ser hacia el devenir.

DB: Y ser algo en mi mismo; ser mejor, ser mas feliz.

K: Si, todo eso, el mas. Entonces, ¢puedo yo, puede mi cerebro, mientras investiga si “la base” existe, puede la
totalidad de mi mente liberarse del tiempo? Ahora hemos separado el tiempo. El tiempo que es necesario y el
tiempo que no es necesario. O sea, ¢puede mi cerebro no funcionar como lo ha hecho siempre, en el tiempo, como
pensamiento? Es decir: ;Puede terminarse el pensamiento? ¢ Aceptaria usted eso?

DB: Si, pero ¢podria aclararlo mas? Nosotros podemos ver que la primera pregunta es: ¢Puede mi cerebro no estar
dominado por la funcién del pensamiento?

K: El cual es tiempo, si.

DB: Y entonces, si usted dice que el pensamiento llega a su fin...

K: iNo! ;Puede el tiempo como pensamiento, detenerse?

DB: El tiempo psicoldgico se detiene.

K: Si, de eso estoy hablando.

DB: Pero todavia tendremos el pensamiento racional.

K: Por supuesto. Eso se comprende. Ya lo hemos dicho.

DB: Estamos discutiendo el pensamiento de la experiencia consciente.

I: Del devenir y el ser...

K: Y la retentiva de la memoria; usted sabe, el pasado como conocimiento. Oh, si, eso puede hacerse.

DB: ¢ Usted se refiere realmente a la memoria de las experiencias?

K: La memoria de las experiencia, de las ofensas, de los apegos, todo eso. ¢Puede, entonces, eso llegar a su fin? Por
supuesto que puede. Este es el punto; puede llegar a su fin cuando la percepcion misma se pregunta: ;Qué es eso?
¢Qué es la ofensa? ¢ Qué es el dafio psicologico? La percepcion de ello, es el fin de ello. Uno no lo carga consigo;
esa carga implica tiempo. El propio fin de ello, es el fin del tiempo. Creo que esté claro. “X” es lastimado, lo hieren
psicolégicamente desde la infancia. Y él, escuchando, hablando, discutiendo, comprende que la continuacion de la



herida es tiempo. Y que para encontrar “la base” de todo lo que existe, el tiempo debe terminar. Por lo tanto, se
pregunta: ;Puede mi herida terminar de inmediato, instantaneamente?

DB: Si, pienso que hay algunos pasos en eso. Usted dice: El descubre que la herida es tiempo; pero la experiencia
inmediata de ello es que esa herida existe independientemente.

K: Lo sé, por supuesto. Podemos investigar eso.

DB: Que la herida es, simplemente, algo que existe por su cuenta.

K: Lo cual quiere decir que yo he creado una imagen de mi mismo, y la imagen es lastimada, pero yo no.

DB: ¢ Qué quiere usted decir con eso?

K: Muy bien. En el devenir, que es el tiempo, yo he creado una imagen de mi mismo.

DB: El pensamiento ha creado esa imagen.

K: El pensamiento ha creado una imagen a través de la experiencia, de la educacion, del condicionamiento, y a esta
imagen la separdé de mi. Pero esta imagen soy realmente “yo”, aunque nosotros hemos separado la imagen y el yo,
lo cual es irracional. Por consiguiente, al darme cuenta de que la imagen es el “yo0”, me he vuelto un tanto racional.
DB: Pienso que eso no quedara claro, porque si estoy herido, siento que la imagen soy “yo”.

K: La imagen es usted.

DB: Ya lo ve, la persona que esta psicolégicamente lastimada, lo siente de ese modo.

K: Muy bien. Pero en el momento que usted opera sobre ello, se separa a si mismo.

DB: Ese es el punto. El primer sentimiento es, entonces, que la imagen soy “yo” herido, y el segundo sentimiento
es que yo retrocedo desde la imagen a fin de operar sobre ella...

K: ...Io cual es irracionalidad...

DB: ...porque eso no es correcto.

K: Exactamente.

DB: Y ello introduce el tiempo, porque yo digo que tomara tiempo hacerlo.

K: Completamente de acuerdo. Entonces, al ver eso, me vuelvo racional y actdo. Actuar es estar libre de ello
inmediatamente.

DB: Examinemos eso. Lo primero es que ha habido una herida psicoldgica. Esa es la imagen, pero al principio yo
no la separo; me siento identificado con ella.

K: Soy eso.

DB: Soy eso. Pero entonces retrocedo, y digo que tiene que haber un “yo” que puede hacer algo.

K: Si, que puede operar sobre esa imagen.

DB: Eso toma tiempo.

K: Eso es tiempo.

DB: Eso es tiempo, pero lo que quiero decir es que pienso que ello toma tiempo. Ahora tengo que ir despacio. Si no
hago eso, la herida no puede existir.

K: De acuerdo.

DB: Pero en la experiencia misma no es obvio que esto sea asi.

K: Primero avancemos lentamente en ello. Me siento lastimado; ése es un hecho. Entonces me separo a mi mismo
-hay una separacion- diciendo: Hareé algo al respecto.

DB: El “yo0” que har4 algo es diferente.

K: Diferente, por supuesto.

DB: Y piensa acerca de lo que deberia hacer.

K: El “yo” es diferente porque esta deviniendo.

DB: Proyecta hacia el futuro un estado diferente.

K: Si. Me siento lastimado. Hay una separacion, una division. El “yo”, que siempre esta persiguiendo el devenir,
dice: “Debo controlar eso. Debo eliminarlo. Debo actuar sobre ello, o seré injurioso, vengativo”. Por lo tanto, este
movimiento de separacion es tiempo.

DB: Ahora podemos ver eso. La cuestion es que aqui hay algo que no esta claro. Una persona esta pensando que la
herida psicoldgica existe independientemente del “yo” y que, por lo tanto, debe hacer algo al respecto. Proyecta
hacia el futuro el estado mejor y lo que hard. Pongamos esto muy en claro, porque lo que usted esta diciendo es que
no hay tal separacion.

K: Mi racionalidad descubre que no hay separacion.

DB: No hay separacion, pero la ilusion de que una separacion existe, contribuye a mantener la herida.

K: Correcto. Porque la ilusion es: Yo estoy deviniendo.

DB: Si. Yo soy esto y “llegaré a ser” aquello. Por lo tanto, me siento lastimado y llegaré a no sentirme lastimado.
Ese mismo pensamiento mantiene la herida.

K: Asi es.

I: ¢La separacidn no esta ya ahi cuando me vuelvo consciente de la herida y digo que me siento lastimado?

K: Me siento lastimado. Entonces digo: Voy a golpearlo porque usted me ha lastimado. O digo: Debo reprimir eso.
O creo temor, etcétera.



I: ¢Pero ese sentimiento de separacidn no esta ahi desde el momento mismo en que digo que me siento lastimado?
K: Eso es irracionalidad.

I: ¢Eso ya es irracional?

K: Si, cuando usted pregunta: “;No existe ya la separacion cuando yo digo, 'me siento lastimado'?”

DB: Existe, pero pienso que antes de que eso suceda, uno experimenta una especie de shock. Lo primero que ocurre
es un shock mediano, un dolor o lo que fuere, que uno identifica con ese shock. Luego explica eso diciendo: “Yo
me siento lastimado”, y eso implica inmediatamente la separacion para hacer algo al respecto.

K: Por supuesto. Si no me siento lastimado, no sé nada acerca de separacion o no separacion. Si me siento
lastimado, soy irracional en tanto mantenga esa herida psicologica y haga algo con respecto a ella, lo cual implica
devenir. Entonces interviene la irracionalidad. Pienso que eso es correcto.

DB: Entonces, si uno no mantiene la herida, ¢qué ocurre? Supongamos que uno dice: “No continuaré con este
devenir”.

K: Ah, ése es un asunto por completo diferente. Significa que ya no estoy pensando, ya no estoy observando, o
usando el tiempo como una observacion.

DB: Uno podria decir que ése no es su modo de examinar la cosa. Ya no es su teoria.

K: Correcto.

DB: Porque podria decirse que el tiempo es una teoria que todo el mundo adopta para fines psicolégicos.

K: Si. Ese es el factor comin; el tiempo es el factor comin del hombre. Y nosotros estamos sefialando que el
tiempo es una ilusion...

DB: El tiempo psicoldgico.

K: Por supuesto. Eso se sobreentiende.

DB: ¢Esté usted diciendo que cuando ya no abordamos esto a través del tiempo, entonces la herida psicoldgica no
continua?

K: No continua, se termina, porque uno no esta deviniendo de ninguna manera.

DB: En el devenir, uno siempre continda siendo lo que es.

K: Correcto. Continta siendo lo que es, modificado...

DB: Por eso es que uno lucha por devenir, por llegar a ser.

K: Estamos hablando del discernimiento. O sea, que el discernimiento no contiene tiempo, no es un producto del
tiempo, siendo el tiempo, memoria, etc. Estd, pues, el discernimiento, el cual, estando libre del tiempo, actta sobre
la memoria, actda sobre el pensamiento. Es decir, que torna en racional el pensamiento, pero no el pensamiento que
se basa en la memoria. Entonces, ¢qué diablos es ese pensamiento?

No. Espere un momento. No creo que el pensamiento intervenga en absoluto. Hemos dicho que el
discernimiento aparece cuando no existe el tiempo. El pensamiento -que se basa en la memoria, en la experiencia,
en el conocimiento- es el movimiento del tiempo como devenir. Hablamos del tiempo psicol6gico, no del
cronoldgico. Decimos que estar libre del tiempo implica discernimiento total. Este discernimiento total, al hallarse
libre del tiempo, no contiene pensamiento alguno.

DB: Dijimos que puede usar al pensamiento.

K: Espere. No estoy seguro. Vayamos despacio. Puede usar el pensamiento para explicar, pero es el que actla.
Antes, la accion estaba basada en el pensar. Ahora, cuando hay discernimiento, sélo existe la accion. ¢Por qué
necesita uno el pensar? El discernimiento es racional, la accion es racional; se vuelve irracional cuando actia desde
el pensar. En consecuencia, el discernimiento no utiliza el pensar.

DB: Bueno, tenemos que aclarar esto, porque en cierta area el discernimiento tiene que hacer uso del pensar... Si,
por ejemplo, uno necesita construir algo, usara el pensamiento, que es til para saber como se hace eso.

K: Pero eso no es discernimiento.

DB: Aun asi, uno puede necesitar de discernimiento en esa area.

K: Parcialmente. Los cientificos, los pintores, los arquitectos, los médicos, los artistas, etcétera, tienen un
discernimiento parcial. Pero nosotros estamos hablando de “X” e “Y™, que estan buscando “la base”; se estan
volviendo racionales, y nosotros decimos que ese discernimiento instantaneo no es del tiempo y, por lo tanto, no
contiene pensamientos. Ese discernimiento es accion. Y debido a que ese discernimiento es racional, la accién es
racional. Perdéneme, no estoy poniéndome a mi mismo como ejemplo, hablo con toda humildad. Aquel muchacho,
aquel joven disolvi6 la Orden de la Estrella en 1929. No habia pensamiento alguno. La gente decia: “Haz esto”,
“No hagas eso”, “Debes mantenerla”, “No la mantengas”, “No cumplas”. El tuvo un discernimiento total; disolvié
la Orden. jSe acabo! ¢Por qué necesitamos del pensamiento?

DB: Pero en ese entonces usted usd algin pensamiento al disolver la Orden, para decir cuando hacerlo, cémo
hacerlo...

K: Esas palabras se usaron meramente por conveniencia, para la comunicacion con otras personas.

DB: Pero aun asi se necesitaba algin pensamiento.

K: La decision actla.

DB: No me referia a la decision. La accion original no requeria pensamiento; sélo la que le siguid.



K: Eso no es nada. Es como mover un almohaddn de aqui para alla.

DB: Si. Comprendo eso. Entonces la fuente original de la accion no involucra al pensamiento.

K: Eso es todo cuanto queria expresar.

DB: Pero, en cierto modo, éste se infiltra...

K: ...es como una onda.

I: ¢No experimenta todo pensamiento una transformacion en este proceso?

K: Si, por supuesto. Porque el discernimiento no contiene tiempo; por lo tanto, el cerebro mismo ha experimentado
un cambio.

DB: Si, ¢podriamos hablar acerca de lo que usted quiere decir con eso?

K: ¢Significa ello que toda respuesta humana debe ser examinada por ese discernimiento o que debe formar parte
de €l? Le explicaré lo que quiero decir. Uno es celoso. ¢Existe un discernimiento que cubra todo el campo de los
celos y, de ese modo, termine con ellos? Que termine con la envidia, con la codicia y todo eso que implican los
celos. ¢Entiende? La gente irracional se mueve por partes; se libra de los celos, se libra del apego, se libra de la ira,
se libra de esto, de aquello y de lo otro. Lo cual es un constante proceso de devenir, ;correcto? Pero el
discernimiento, que es totalmente racional, barre de una vez con todo eso.

DB: Correcto.

K: ¢Es ése un hecho? Un hecho, en el sentido de que “X” e “Y” nunca volveran a sentir celos; jnuncal

DB: Tenemos que discutir eso, porque no esta claro como puede usted garantizarlo.

K: jOh, si, se lo garantizaré!

DB: Si eso pudiera llegar a aquellos que son capaces de escuchar

K: Lo cual significa que, para encontrar “la base”, lo primero es escuchar.

DB: Vea, los cientificos no pueden escuchar siempre. Aun Einstein y Bohr no podian, al llegar a cierto punto,
escucharse el uno al otro. Cada uno estaba apegado a su punto de vista particular.

K: Ellos ponian en accion su irracionalidad.

8 de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



Romper el patron de la actividad egocentrica

KRISHNAMURTI: Quisiera formular una pregunta que puede conducirnos a algo: ;Qué podra hacer que el
hombre cambie profundamente, fundamentalmente, radicalmente? El ha experimentado una crisis tras otra, ha
sufrido innumerables golpes, ha pasado por toda clase de calamidades, toda clase de guerras, dolor personal, etc.,
etc. Un poco de afecto, un poco de alegria... Pero todo esto no parece cambiarlo. ;Qué hara que un ser humano
abandone el camino que esta recorriendo y avance en una direccion por completo diferente? Yo pienso que ése es
uno de nuestros grandes problemas, ¢usted no? ¢Por qué? Si uno se interesa, como debe interesarse, en la
humanidad, en todas las cosas que ocurren, ¢;cual serd la accion correcta para sacar al hombre de una direccién y
encaminarlo en la otra? ;Es ésta una pregunta valida? ; Tiene alguna significacion?

DAVID BOHM: Bueno, a menos que podamos verla, esta accion no tendra mucho significado.

K: La pregunta, ¢tiene algun significado?

DB: Implica, de modo indirecto, preguntar qué es lo que retiene a la gente.

K: Si, es lo mismo.

DB: Si pudiéramos averiguar qué retiene a la gente en su direccion actual...

K: ¢Constituye el condicionamiento basico del hombre esta actitud, esta accion tremendamente egoista, que no
quiere renunciar a nada? Parece cambiar, parece renunciar, pero el centro permanece siendo el mismo. Tal vez esto
no se encuentre en la linea del didlogo que hemos estado sosteniendo durante los Gltimos dos o tres dias, pero
pienso que podriamos empezar por ahi.

DB: Tiene usted alguna nocidn de qué es lo que retiene a la gente? ¢ Algo que realmente podria cambiarla?

K: Asi lo creo.

DB: Qué es, entonces?

K: ¢Qué es eso que esta bloqueado? ;Lo abordamos a través del condicionamiento ambiental, de lo externo a lo
interno y, por las actividades exteriores del hombre, descubrimos lo interno? ;Y luego descubrimos que lo externo
es lo interno, que es el mismo movimiento, y entonces vamos mas all4 de eso a fin de ver lo que es? ¢Podriamos
hacer eso?

DB: Cuando usted dice “lo externo”, ;a qué se refiere? ;A las condiciones sociales?

K: El condicionamiento social, el condicionamiento religioso, la educacion, la pobreza, la riqueza, el clima, la
alimentacion; lo externo. Todo lo cual puede condicionar la mente en una direccion determinada. Pero si uno lo
examina un poco mas, el condicionamiento psicoldgico proviene también, en cierto modo, de lo externo.

DB: Es verdad que el modo en que una persona piensa, ha de verse afectado por todo el conjunto de sus relaciones.
Pero eso no explica por qué su condicionamiento es tan rigido, y por qué la tiene tan sujeta.

K: Eso es también lo que yo pregunto.

DB: Si. Si fuera meramente un condicionamiento externo, uno esperaria que pudiera cambiar mas facilmente. Uno
podria, por ejemplo, generar alguna otra condicién externa.

K: Todo eso se ha intentado.

DB: Si, toda la creencia del comunismo consistia en que, con una nueva sociedad, habria un hombre nuevo. jPero
no ha habido ninguno! Pienso que en lo interno hay algo fundamental que nos retiene, que resiste el cambio.

K: Qué es? ¢ Esta pregunta nos llevara a alguna parte?

DB: A menos que podamos poner eso en descubierto, no nos llevara a ninguna parte.

K: Entiendo que uno podria descubrirlo si aplicara a ello la totalidad de su mente. S6lo estoy preguntando si es Util
formularse este interrogante, y si él se relaciona con lo que hemos estado discutiendo. ¢O en relacion con eso
deberiamos abordar alguna otra cosa?

DB: Pienso gue hemos estado hablando sobre la posibilidad de terminar con el tiempo, con el devenir. Y hablamos
de ponernos en contacto con “la base” mediante una completa racionalidad. Pero ahora podriamos decir que la
mente no es racional.

K: Si, dijimos que el hombre es basicamente irracional.

DB: Esto quiza forma parte del blogueo. Si fuéramos completamente racionales, por necesidad tendriamos que
Ilegar a esta “base”. ¢ Es correcto esto?

K: Si. Estuvimos hablando el otro dia de terminar con el tiempo. Los cientificos, mediante la investigacion de la
materia, quieren descubrir ese punto. También las personas religiosas se han esforzado en descubrir -no sélo
verbalmente- si el tiempo puede detenerse. Hemos investigado eso bastante, y decimos que es posible, para un ser
humano que quiera escuchar, descubrir a través del discernimiento, la cesacion del tiempo. Porque ese
discernimiento no es memoria. La memoria es tiempo, es experiencia, es conocimiento almacenado en el cerebro,
etc. Mientras eso esté operando es imposible que haya discernimiento con respecto a nada. Discernimiento total, no



parcial. El artista, el cientifico, el mdsico, todos tienen destellos parciales de discernimiento; por lo tanto, siguen
atados al tiempo.

¢ Es posible tener un discernimiento total, inteligente, que implica el fin del “yo0”, porque el “yo” es tiempo? El
yo, mi ego, mi resistencia, mis heridas psicoldgicas, todo eso. ¢Puede ese “yo0” terminar? S6lo cuando termina el
“y0”, hay discernimiento total. Eso es lo que hemos descubierto.

Y examinamos la cuestion de si es posible, para un ser humano, terminar completamente con toda esta
estructura del “yo”. Dijimos que si, y lo investigamos. Muy pocas personas escucharan esto, porque tal vez sea
excesivamente alarmante. Y entonces surge la pregunta: Si el “yo” se termina, ¢qué existe ahi? ;Solo el vacio? No
hay interés en eso. Pero si uno esta investigando sin ningin sentimiento de recompensa o castigo, entonces algo
existe. Decimos que ese algo es vacio total, que es energia y silencio. Ello suena atractivo, pero no tiene sentido
alguno para un hombre corriente que es serio y quiere ir mas alla, mas alld de si mismo. Y nosotros hemos
avanzado mas aun. ;Existe algo mas alla de todo esto? Y dijimos que existe.

DB: “La base”.

K: “La base”. (Es que el principio de esta investigacion es escuchar? Como ser humano, ¢abandonaré
completamente mi actividad egocéntrica? ;Qué me haré apartarme de eso? {Qué hard que un ser humano se aleje
de esta actividad egoista, destructiva? Si lo hace a causa de la recompensa o el castigo, entonces eso es solamente
otro pensamiento, otro motivo. Por lo tanto, queda descartado. ;Qué hard entonces que los seres humanos
renuncien -si puedo usar esa palabra- renuncien completamente y sin ningn motivo, a la actividad egocéntrica?

Usted ve, el hombre lo ha intentado todo en esta direccion: ayuno, se tortur6 a si mismo en diversas formas,
renuncid a si mismo mediante la creencia y se neg6 a si mismo identificAndose con algo méas grande. Todas las
personas religiosas lo han intentado, pero el “yo” sigue estando ahi.

DB: Si. Toda la actividad carece de sentido, pero de algin modo esto no se vuelve evidente. La gente se apartara de
algo que carece de significacién, que no tiene sentido, vulgarmente hablando. Pero aparece que la percepcién de
este hecho es rechazada por la mente. La mente lo resiste.

K: La mente resiste este conflicto constante y se aparta de él.

DB: Se aparta del hecho de que este conflicto no tiene sentido.

K: La gente no ve eso.

DB: La mente es también condicionada deliberadamente para que evite verlo.

K: La mente lo evita.

DB: Lo evita casi de proposito, pero no del todo conscientemente; como esas personas de la India, que dicen que
van a retirarse a los Himalayas porque nada puede hacerse.

K: jPero eso es desesperado! ¢Usted quiere decir que la mente, habiendo vivido tanto tiempo en conflicto, rehusa
apartarse de él?

DB: No esta claro por qué la mente rehusa desistir del conflicto, por qué no quiere ver la total insensatez que el
conflicto implica. La mente se esta engafiando a si misma, esta disimulando.

K: Los filésofos y las personas que se llaman religiosas han puesto énfasis en la lucha, han acentuado el
sentimiento de porfia, de control, de esfuerzo. ¢Es ésa una de las causas por las que los seres humanos se niegan a
abandonar su modo de vida?

DB: Posiblemente. Esperan que luchando, peleando por algo, obtendran un resultado mejor. No renunciar a lo que
tienen, sino mejorarlo mediante la lucha.

K: El hombre ha vivido por dos millones de afios, ¢qué ha obtenido? Mas guerras, mas destruccion.

DB: Lo que trato de decir es que hay una tendencia a no querer ver esto, pero también a recuperar la esperanza de
gue la lucha producira algo mejor.

K: No estoy del todo seguro si hemos aclarado este punto; que los intelectuales -uso la palabra respetuosamente-
que los intelectuales del mundo han puesto énfasis en este factor de la lucha.

DB: Muchos de ellos lo han hecho, supongo.

K: La mayoria de ellos.

DB: Karl Marx.

K: Marx e incluso Bronowski, que hablan de mas y més lucha, de adquirir més y mas conocimientos. ;,Es que los
intelectuales tienen una influencia tan extraordinaria sobre nuestras mentes?

DB: Pienso que la gente hace esto sin ningun estimulo de los intelectuales. En todas partes se ha hecho hincapié en
la lucha.

K: A eso me refiero. En todas partes. ;Por qué?

DB: Bueno, al comienzo la gente debi6 pensar que era necesaria porque habia que luchar contra la naturaleza a fin
de sobrevivir.

K: ¢De modo que la lucha contra la naturaleza ha sido trasladada a lo otro?

DB: Si, es parte de ello. Uno debe ser un cazador valiente y para llegar a ser valiente, tiene que luchar contra su
propia debilidad. De lo contrario, no puede lograrlo.

K: Si, asi es. ¢ Nuestras mentes estan, entonces, condicionadas, moldeadas, contenidas en este patron?



DB: Bueno, eso seguramente es cierto, pero no explica por qué es tan extraordinariamente dificil cambiarlo.

K: Porgue me he habituado a ello. Estoy en una prisién, pero me he acostumbrado a ella.

DB: Pero yo pienso que hay una resistencia tremenda a apartarse de eso.

K: ¢Por qué un ser humano se resiste a hacerlo, si uno viene y sefiala la falsedad, la irracionalidad de esto, y
demuestra toda la causa y el efecto, ofrece ejemplos, datos y todo lo demas? ¢Por qué?

DB: Es lo que yo decia, que si la gente fuera capaz de una completa racionalidad, se desprenderia de eso; pero
pienso que hay algo més en relacion con este problema. Vea, uno puede mostrar la irracionalidad de ello, pero hay
algo mas, en el sentido de que casi nadie se da cuenta por completo de este patrén de pensamiento. Habiendo sido
expuesto en cierto nivel, el patrén continta todavia en niveles de los cuales la persona no es consciente.

K: ¢Pero qué es lo que la volveria consciente de ello?

DB: Eso es lo que tenemos que averiguar. Pienso que la gente tiene que llegar a darse cuenta de que tiene esa
tendencia a continuar con el condicionamiento. Podria ser mero habito o podria ser el resultado de muchas
conclusiones pasadas, todo operando ahora sin que la gente lo sepa. jHay tantas cosas distintas que mantienen a la
gente en este patrén! Usted podria convencer a alguien de que el patrén no tiene sentido, pero cuando esa persona
se enfrenta a las situaciones de la vida, tiene mil modos diferentes de proceder que involucran a ese patrdn.

K: De acuerdo. Entonces, ¢qué?

DB: Bueno, pienso que una persona tendria que estar sumamente interesada en esto para romper con todo ese
patrén.

K: ¢Qué es, entonces, lo que traerda a un ser humano a este estado de sumo interés? Ya lo ve, hasta se les ha
ofrecido el cielo como recompensa si hacian esto. Diversas religiones lo han hecho, a pesar de que ello se vuelve
demasiado infantil.

DB: Eso forma parte del patron: la recompensa. Comunmente, la regla es que yo sigo el patrén en que estoy
encerrado, excepto cuando surge algo realmente grande.

K: Una crisis.

DB: O cuando existe una recompensa por obtener.

K: Desde luego.

DB: Ese es el patron del pensar. La gente, de algiin modo debe creer que ese patron es valioso. Si todos pudieran
trabajar juntos, y de pronto nosotros pudiéramos producir armonia, entonces cada cual diria: “Magnifico,
renunciaré a mi mismo”. Pero a falta de eso: “jMejor me aferra a lo que tengo!” Esa es la manera de pensar.

K: “Me aferra a lo conocido”.

DB: “No tengo mucho, pero es mejor que me aferre a ello”.

K: Si. ;De modo que dicen: “Si todo el mundo hace esto, yo lo haré”?

DB: Esa es la manera corriente de pensar. Porque tan pronto como algunas personas comienzan a cooperar en una
emergencia, muchisima gente las sigue.

K: Y entonces forman comunas. Pero todo eso ha fracasado.

DB: Porque después de un tiempo, esta cosa especial se termina y ellos caen de vuelta en el viejo patron.

K: El viejo patron. Pregunto, entonces: ¢ Qué hara que un ser humano rompa con este patron?

I: No se relaciona eso con la cuestion que abordamos antes: tiempo y no tiempo?

K: Pero yo nada sé acerca del tiempo, nada sé de todo esto, para mi es solamente una teoria. El hecho es, sin
embargo, que estoy atrapado en este patrén y no puedo desprenderme de él. Los analistas lo han intentado, lo han
intentado las personas religiosas, todos ellos han tratado de que los seres humanos fueran inteligentes, pero no han
tenido éxito.

I: Pero ellos no ven que el intento mismo de desprenderse del patrén o de terminar con el conflicto, sigue
fortaleciendo el conflicto.

K: No, ésa es s6lo una teoria.

I: Pero eso se les puede explicar.

K: Usted puede explicarlo. Como dijimos, hay una docena de explicaciones muy racionales. Y al final, caemos otra
vez en esto.

I: Bueno, uno cae de vuelta en eso solamente si no lo ha comprendido.

K: ¢Usted lo ha comprendido cuando dice eso? ¢Por qué yo o usted no hemos dicho: “jSe acabé!”? Usted puede
darme mil explicaciones, y todas probablemente un poco irracionales, pero yo pregunto: ¢Usted lo ha hecho?

I: Yo ni siquiera entiendo qué quiere usted decir cuando me pregunta si lo he hecho.

K: No formulo la pregunta con un sentido personal. Usted me ha dado una explicacion de por qué los seres
humanos no pueden apartarse de este patrén o romper con él.

I: No, yo le doy mas que la explicacion.

K: ¢{Qué me da usted?

I: Si observo algo que es correcto, entonces la descripcion de lo observado es mas que una mera explicacion.

K: Si, ¢pero puedo yo observar esto claramente?

I: Bueno, ése es el problema.



K: Ayudeme entonces a verlo claramente.

I: Para eso tiene que haber interés.

K: Por favor, no diga “debe”. Yo no tengo interés. Estoy interesado -como el Dr. Bohm acaba de sefialarlo- cuando
hay una crisis tremenda, como una guerra. Entonces me olvido de mi mismo. De hecho, estoy contento de
olvidarme de mi mismo, de delegar la responsabilidad a los generales, a los politicos. Bajo una crisis me olvido,
pero apenas la crisis pasa, estoy de vuelta en mi patron. Eso esté sucediendo todo el tiempo. Entonces me pregunto:
¢ Qué es lo que me hara abandonar este patrén o me permitira abrirme paso a través de él?

I: ¢No es que uno debe ver la falsedad del patrén?

K: Muéstremela.

I: No puedo, porque no la he visto.

K: Entonces ¢qué haré yo como ser humano? Usted me ha explicado diez mil veces lo feo que es el patron, lo
destructivo que es, etcétera, pero vuelvo a caer en este patron todo el tiempo. Ayludeme o muéstreme cémo quebrar
el patrén. ;Comprende mi problema?

I: Entonces no esta usted interesado.

K: Muy bien. ;Qué hard, pues, que yo me interese? ¢EIl dolor?

I: A veces lo hace por un momento, pero pasa.

K: ¢Qué hara, entonces, de mi un ser humano tan alerta, tan atento, tan intenso que pueda romper con este patrén?
I: Usted formula la pregunta en términos de una accion, romper, abandonar. ¢No es una cuestion de ver?

K: Si. Enséfieme, ayldeme a ver, porque yo lo resisto. Mi patrén, tan profundamente arraigado en mi, me lo esta
impidiendo. ¢ De acuerdo? Necesito pruebas, necesito que me convenzan.

I: Tenemos que volver a esta pregunta: ¢Por qué necesito tener pruebas? ;Por qué necesito que me convenzan?

K: Porque alguien dice que ésta es una manera estupida, irracional de mirar las cosas, y le muestra los efectos, la
causa de ello; y nosotros decimos: “jSi, pero no podemos renunciar a eso!”

DB: Podria decirse que ésta es la naturaleza misma del “yo”: “Debo realizar mis deseos, no importa lo irracionales
que puedan ser”.

K: Es lo que estoy diciendo.

DB: Pero primero debo cuidar de mis propias necesidades, y después puedo tratar de ser racional.

K: ¢Cudles son nuestras necesidades, entonces?

DB: Algunas de las necesidades son reales y algunas son imaginarias, pero...

K: Si, asi es. Las necesidades imaginarias, ilusorias, gobiernan a las otras necesidades.

DB: Pero puede que yo necesite creer que soy bueno y correcto, y saber que “yo” siempre estaré ahi.

K: jAyudeme a romper con eso!

DB: Pienso que tengo que ver que esto es una ilusion. Si parece real, ¢qué puedo hacer? Porque si “yo” estoy
realmente ahi, necesito todo esto, y es tonto hablar de ser racional si voy a esfumarme, a desintegrarme o algo asi.
Usted me ha propuesto la existencia de otro estado del ser en el que “yo0” no estoy ahi. ¢Correcto? Y cuando yo
estoy ahi, jesto no tiene ningln sentido!

K: Si, de acuerdo. Pero “yo0” no estoy ahi. Supongo, como ser humano, que el cielo es perfecto, pero “yo” no estoy
ahi; por favor, ayudeme a llegar ahi.

DB: No, ésa es una cosa diferente.

K: Sé lo que usted esta diciendo.

I: ¢Puede uno ver la naturaleza ilusoria de esa exigencia interna que implica desear ir al cielo? ;O de que yo quiero
ser un iluminado, o de que quiero ser esto o aquello? Esta misma pregunta, esta misma exigencia es...

K: Esta exigencia se basa en el devenir, en el mas.

I: Eso es ilusorio.

K: No, usted dice eso.

DB: Usted no me lo ha demostrado.

K: Esa es una idea suya. Es s6lo una teoria. Demuéstremelo.

I: ¢ Estamos realmente dispuestos a explorar el problema?

K: Estamos dispuestos con una condicion: que al final de ello encontramos algo. Vea cémo trabaja la mente
humana. Escalaré la montafia méas alta si de ello puedo obtener algin beneficio.

I: ¢Puede la mente ver que éste es el problema?

K: Si, pero no puede desprenderse de él.

I: Bueno, si lo ve...

K: jUsted gira y gira en circulos!

DB: La mente ve el problema de manera abstracta.

K: Es eso. Entonces, ¢por qué lo veo de manera abstracta?

DB: En primer lugar, es muchisimo mas facil.

K: No volvamos a eso. ¢Por qué mi mente hace de todo una abstraccion?



DB: Empecemos por decir que, hasta cierto punto, es la funcién del pensamiento hacer abstracciones
exteriormente, pero luego las trasladamos a lo interno. Es, en cierto modo, la misma cosa que antes.

K: Si. Entonces, ¢existe en esto alguna otra cosa que se nos escapa por completo? Sélo estoy preguntando. O sea, Si
se me permite sefialarlo, que todavia seguimos pensando dentro del mismo viejo patrdn.

DB: La propia pregunta contiene ese patron, ¢no es asi?

K: Si, pero el seguimiento del patrén es tradicional.

DB: Quiero decir que, al formular esta pregunta, el patrén ha continuado.

K: Si. Entonces, ¢podemos alejarnos completamente de esto y mirarlo de una manera diferente? ;Puede la mente
humana decir: Muy bien, hemos probado todo esto? Marx, Buda, todos ellos han indicado una cosa u otra. Pero es
obvio que después de un millén de afios, seguimos de algiin modo atrapados en el mismo patrén, diciendo que
debemos interesarnos, que debemos escuchar, que debemos hacer esto, etc., etc.

DB: Eso sigue siendo tiempo.

K: Si. ¢Qué ocurre, entonces, si dejo todo eso, si lo dejo realmente? Ni siquiera pensaré en esos términos. No méas
explicaciones, ni nuevos trucos, jque son los mismos viejos trucos! Digo, pues: abandonemos toda esa area por
completo, y miremos el problema de un modo diferente. Y el problema es: ¢Por qué siempre vivo en este centro del
“y0”? Soy un ser humano serio; he escuchado todo esto y, después de cincuenta afios, conozco todas las
explicaciones, lo que deberia y lo que no deberia hacer, etc. ¢Puedo decir: Muy bien, descartaré todo eso? Ello
significa que me quedo completamente solo. Nos conduce esto a alguna parte?

DB: Posiblemente si.

K: Pienso que si, que realmente lleva a alguna parte.

DB: A mi me parece que, basicamente, usted estd diciendo que dejemos atrds todo este conocimiento de la
humanidad.

K: Eso es lo que estoy diciendo.

DB: Aparentemente, ese conocimiento esta fuera de lugar.

K: Si, deje todo el conocimiento, y las experiencias, las explicaciones, las causas que el hombre ha creado; descarte
todo eso.

I: Pero uno se ha quedado aun con la misma mente.

K: jAh, no! No tengo una mente asi. No es la misma mente. Cuando descarto todo eso, mi mente ha cambiado. Mi
mente es esto.

I: No, ¢acaso la mente no es también la estructura basica?

K: Que yo he descartado.

I: Pero usted no puede descartar eso.

K: Oh, Si.

I: Quiero decir que esto es un organismo.

K: No, espere un momento. Mi organismo ha sido moldeado por el conocimiento, por la experiencia. Y por mas
conocimientos que he ido adquiriendo a medida que evolucionaba, que me desarrollaba. Como he acumulado mas y
mas, ello me ha fortalecido, y he estado recorriendo ese sendero por milenios. Y digo: Tal vez sea necesario que
examine este problema de un modo por completo diferente, que consiste en no recorrer ese sendero en absoluto,
sino en descartar todo el conocimiento que he adquirido.

DB: En esta area, en este lugar psicolégico.

K: Psicoldgicamente, desde luego.

DB: En el ndcleo, en la fuente de las cosas, el conocimiento es improcedente.

K: Si.

DB: Mas adelante, se vuelve significativo.

K: Por supuesto, eso esta entendido.

I: Pero yo tengo una duda. Al principio de su evolucion, la mente estaba en la misma condicion que ahora. La
mente, en el comienzo de lo que uno llama hombre, estaba en esa condicion.

K: No, yo no lo acepto. ¢Por qué dice usted eso? En el momento en que el hombre nace, ya se encuentra preso en el
conocimiento. ¢Estaria de acuerdo con esto?

DB: Pienso que ello esta implicito en la estructura del pensamiento.

K: Es eso exactamente.

DB: En primer lugar, tener conocimientos acerca de lo externo y después aplicar esto a lo interno, sin que la mente
comprendiera que iba a quedar atrapada en ello. En consecuencia, proyect6 ese conocimiento dentro del area del
devenir psicolégico.

I: Bueno, si la mente comenzara de nuevo, pasaria otra vez por el mismo error.

K: No, seguramente no.

I: A menos que hubiera aprendido.

K: No, yo no quiero aprender. Usted esta siguiendo todavia el mismo viejo sendero. Yo no quiero aprender. Por
favor, s6lo déjeme investigar esto un poco mas.



DB: Deberiamos aclarar esto, porque en otras ocasiones usted ha dicho que es importante aprender, incluso acerca
de la observacién de uno mismo.

K: Por supuesto.

DB: Ahora esté diciendo algo por completo diferente. Deberia ponerse en claro por qué es diferente. ¢Por qué en
esta etapa ha renunciado usted a la nocion del aprender?

K: Porque ello implica todavia acumular memoria.

DB: Pero habia un estado en que era importante aprender acerca de la mente.

K: No vuelva atras. Solo estoy empezando. He vivido durante sesenta, ochenta o cien afios. Y he escuchado todo
esto: a los maestros en la India, a los cristianos, a los musulmanes; he escuchado todas las explicaciones
psicoldgicas, he escuchado a Freud, a Marx, a todos ellos.

DB: Pienso que deberiamos avanzar un poco méas. Estamos de acuerdo en que son todas cosas negativas, pero
ademas de eso me he observado a mi mismo y he aprendido acerca de mi mismo.

K: De mi mismo, si, agregue eso. Y, al final de ello, digo que tal vez sea ésta una manera equivocada de mirar las
C0sas.

DB: Correcto. Habiendo explorado ese camino, somos finalmente capaces de ver que podria ser el camino
equivocado.

K: Tal vez.

DB: Yo diria que, en cierto sentido, quiza fue necesario explorar ese camino.

K: O no necesario.

DB: Puede no haberlo sido, pero dado todo el conjunto de circunstancias, era inevitable que sucediera.

K: Por supuesto. De modo que ahora he llegado a un punto en que digo que descarto -introduciremos esa palabra-
todo ese conocimiento porque no me ha llevado a ninguna parte, en el sentido de que no estoy libre de mi
egocentrismo.

DB: Pero eso solo no es suficiente, porque si uno dice que ello no ha operado, siempre cabe esperar 0 suponer que
puede hacerlo. Pero de hecho, uno podria ver que no puede operar.

K: No puede operar. En eso soy preciso.

DB: No basta con decir que ello no ha operado, realmente no puede operar.

K: No puede operar porque todo eso se basa en el tiempo y en el conocimiento, que es el pensar. Y estas
explicaciones se basan en el pensar, adquirir conocimientos, etc., etc. ;Estaria de acuerdo con eso?

DB: Hasta donde hemos llegado, la base de nuestras explicaciones ha estado constituida por el conocimiento y el
pensar. Y no sélo el pensar, sino que los habituales patrones de destreza son una extension del pensar.

K: Por lo tanto, desecho todo eso, no casualmente, no con un interés puesto en el futuro, sino porque veo que el
mismo patrén se repite y repite: diferentes frases, diferentes imagenes, diferentes colores, diferentes cuadros;
descarto completamente todo eso. En lugar de ir al Norte, como he estado yendo durante milenios, me he detenido
y estoy yendo hacia el Este, lo cual significa que mi mente ha cambiado.

DB: ¢Ha desaparecido la estructura del “yo”?

K: Obviamente.

DB: ¢Sin que en ello hubiera intervenido el discernimiento?

K: No, no introduciré por ahora el discernimiento.

DB: Pero hubo discernimiento para hacer eso. Quiero decir que para pensar en hacerlo, tiene que haber existido el
discernimiento. El discernimiento fue lo que operd.

K: No introduciré esa palabra.

DB: Cuando usted dijo que todo esto ya no podria funcionar mas, yo pienso que eso es un discernimiento.

K: Para mi. Veo que eso no puede funcionar. Pero entonces volvemos otra vez a como adquiero el discernimiento,
y todo eso.

DB: Pero dejando de lado eso y diciendo simplemente que fue un discernimiento, la cuestion de cémo adquirirlo no
viene al caso.

K: Es un discernimiento que dice “fuera”.

I: Dice “fuera” al patron.

K: No, se acabd este constante devenir, este llegar a ser mediante la experiencia, el conocimiento, los patrones. jSe
acabo! Fin.

I: ¢Diria usted que la clase de pensar que tiene lugar después, es una clase por completo diferente de pensar?
Evidentemente, uno debe seguir pensando.

K: No estoy seguro.

I: Bueno, usted puede llamarlo de algin otro modo.

K: Ah, yo no lo llamaré de ningin otro modo. Por favor, sélo estoy tratando de captar la cosa tentativamente.
Después de haber vivido cien afios, veo que todo el mundo indica el modo de terminar con el “yo”, y ese modo se
basa en el conocimiento, en el tiempo, en el pensar. Y yo digo, lo siento, todo eso lo conozco, lo he utilizado.
Tengo un discernimiento completo en toda la cosa, y, por lo tanto, ello desaparece. En consecuencia, la mente ha



roto el patron por completo. No yendo al Norte sino al Este, usted rompe el patron. Muy bien. Ahora supongamos
que el Dr. Bohm tiene este discernimiento y que ha roto con el patron. Por favor, ayudemos a otro ser humano para
gue pueda llegar a eso. No le digamos que debe estar interesado, que debe escuchar, porque entonces volvemos
atras, ¢entienden? ;Cual es su comunicacién con otro ser humano, a fin de que él no tenga que pasar por toda esta
confusion? ;Qué es lo que me hara absorber tan completamente lo que usted ha dicho, que ello esté en mi sangre,
en mi cerebro, en todo, de manera que yo vea esta cosa? ¢Qué hara usted? ;O no hay nada que hacer? ;(Entiende mi
pregunta? Porque si usted tiene ese discernimiento, él es una pasion, no es sélo un discernimiento ingenioso, ni es
posible entonces sentarse comodamente; es una pasién que no le dejard seguir sentado, usted debe moverse,
entregarse, lo que fuere. ;Qué hara? Usted tiene la pasion de este discernimiento inmenso. Y esa pasion, que es
como un rio con un gran caudal de agua que se desborda sobre las orillas, debe moverse del mismo modo.

Ahora bien, yo soy un ser humano comun, bastante inteligente, he leido mucho, he experimentado. He
intentado esto, aquello y lo de mas all&, y me encuentro con alguien que esta lleno de esta pasion, y digo: ¢Por qué
no escucharle?

I: Creo que si le escuchamos.

K: ¢Lo hacemos?

I: Si, pienso que si.

K: Sélo vayamos despacio, muy despacio. ¢Escuchamos tan completamente que no hay resistencia, no hay un
decir, “¢por qué, cudl es la causa, por qué deberia yo, etc.?” ¢ Entiende lo que quiero decir? Hemos pasado por todo
eso. Hemos recorrido el area interminablemente, hacia atras y hacia adelante, de un rincon a otro, Norte, Sur, Este,
Oeste. Y viene “X” y dice: Miren, existe un modo diferente de vivir, algo totalmente nuevo; y ello significa
escuchar completamente.

I: Si hay una resistencia, uno no ve la resistencia.

K: No empecemos todo de nuevo sobre por qué resiste uno. Yo quiero mostrarle su resistencia, hablandole. Usted
la conoce. Pero, no obstante, vuelve atras.

I: Krishnaji, su pregunta inicial, ¢no iba méas alla de esto cuando nos pidié que dejaramos el escuchar, la
racionalidad, el pensamiento?

K: Si, pero ésa es solamente una idea. ;Lo hard usted? Viene “X” y dice: “Vea, coma esto”.

I: Yo lo comeria si pudiera verlo.

K: Oh, si, usted puede verlo muy claramente. Dijimos: No vuelva al patron. jVea! Entonces usted pregunta: ;Como
he de ver?, lo cual es el viejo patrén. jSimplemente vea! “X’ se niega a entrar en ese patrdn.

I: ¢El patrdn de las explicaciones?

K: Del conocimiento, de todo eso. El dice: Adelante, no retrocedan.

I: Krishnaji, hablemos de una situacion normal en el mundo: hay un nimero de personas que le piden a uno, con
palabras similares, que vea, que descarte el pensamiento; le dicen que si uno realmente mirara esto, lo veria. Es lo
gue nos dicen los sacerdotes. ¢Cudl es, entonces, la diferencia?

K: No, yo no soy un sacerdote. He dejado todo eso. He dejado la iglesia, los dioses, Jesus, los Budas, los Krishnas,
he dejado todo eso, Marx, Engels, todos los analistas, los pundits, todo. Y ya lo ve, usted no ha hecho eso. Ah,
usted dice: No puedo hacerlo hasta que no me demuestre que mas alla de todo eso, hay alguna otra cosa. Y “X”
dice, “Lo siento”. ¢ Tiene eso algun significado?

DB: Si. Pienso que estamos diciendo: Dejemos atras todo el conocimiento. Pero el conocimiento adopta muchas
formas sutiles que no vemos.

K: Por supuesto. Usted esta lleno de este discernimiento y, a causa de ello, ha descartado todo el conocimiento. Y
otro continda chapoteando en la pileta del conocimiento. Y usted le dice: Déjelo. En el momento que entramos en
explicaciones, estamos de vuelta en el juego. Y usted rehusa explicar.

Vea, las explicaciones han sido la barca para cruzar a la otra orilla. Y el hombre que esta en la otra orilla dice
que no hay barca. Pero “X” dice: jCrucen! Esta pidiendo algo imposible, ¢no es cierto?

DB: Si no ocurre de inmediato, entonces es imposible.

K: Absolutamente. El esta pidiendo algo que a uno le resulta imposible hacer. Me encuentro con “X”, quien es
inamovible. O tengo que ir alrededor de él, o evitarlo o pasarle por encima. No puedo hacer ninguna de esas cosas.
Pero “X” no me dejara solo, en el sentido de que yo tenga que enfrentarme a algo inamovible. Y eso esta ahi noche
y dia conmigo. No puedo luchar con ello, porque no hay nada que yo pueda golpear.

¢Qué ocurre, entonces, conmigo, cuando me encuentro con algo que es completamente solido, inamovible,
absolutamente verdadero? ;Qué me sucede? ;Es ése el problema? ;Qué nunca tenemos que enfrentarnos a algo
como eso? Nosotros podemos escalar los Himalayas, pero el Everest esta siempre ahi. Del mismo modo, tal vez los
seres humanos jamas se han enfrentado a algo irrevocable, algo absolutamente inamovible. O estamos
terriblemente desconcertados con ello, o decimos que no podemos hacer nada al respecto y nos distanciamos de
ello. ¢ O se trata de algo que debemos investigar -;entienden?- que debemos captar? ;,Qué es?

Aqui hay una cosa solida que se me enfrenta. Como dije, podria escapar de ella, que es lo que hago
generalmente. O podria adorarla. O tratar de comprender qué es. Cuando hago todas estas cosas, estoy de vuelta en



el viejo patrdn. Por lo tanto, descarto eso. Cuando me encuentro con “X”, quien es inamovible, veo cual es su
naturaleza. Yo, como ser humano, soy movible, pero “X” es inamovible. El contacto con ello hace algo, debe
hacerlo. No es alguna frusleria mistica u oculta, sino que es algo sencillo, ¢verdad?

I: Sefior, eso funciona como un iméan, pero no quiebra cosa alguna.

K: No, porque usted no ha abandonado el patrén. No es culpa de “X”

I: No dije que lo fuera.

K: No, pero eso es lo que implica. Por lo tanto, usted ha retrocedido, esta dependiendo.

I: ¢Qué es lo que ocurre?

K: Yo pregunto: cuanto usted se encuentra con “X”, ;qué sucede?

I: Usted dijo que hay un esfuerzo por comprender.

K: Ah, ahi est4 usted perdido. Esta de vuelta en el viejo patrén. Usted lo ve, lo siente, lo conoce, lo reconoce. No
importa qué palabra use, ello esté ahi.

DB: ¢No puede uno decir que “X” comunica la total necesidad de no continuar en el viejo patrén, porque uno ve
gue este patrén no puede operar en absoluto?

K: Si, expréselo en sus propias palabras. Muy bien.

DB: Y, por lo tanto, ello es inalterable, inamovible. ¢Es eso lo que usted quiere decir?

K: Si, yo soy movible; “X” es inamovible.

DB: Lo que esta detras de “X”, lo que opera en “X” es inamovible. ¢ Diria usted eso?

K: Lo que esta operando al principio es por impacto, naturalmente. Me he estado moviendo, moviendo, moviendo,
y entonces me enfrento a algo que es inamovible. De pronto ocurre algo, es obvio. Uno puede ver qué ocurre. “X”
no esta deviniendo, y yo estoy deviniendo. “X” ha terminado con las explicaciones y todas esas cosas, y demuestra
que el devenir es doloroso. (Lo estoy exponiendo rapidamente, en pocas palabras). Y yo me enfrento a eso.
Entonces hay sensibilidad. Muy bien, expresémoslo de otro modo: Las explicaciones y el descartar todas las
explicaciones, me han vuelto sensible. Mucho maés alerta. Cuando me enfrento a algo como “X”, naturalmente hay
una respuesta no en términos de explicacién o de comprension. Hay una respuesta a eso. Tiene que haberla, es
inevitable. Las explicaciones se han dado una y otra y otra vez. Yo he escuchado, pero o bien ellas me han
embotado o he empezado a ver que las explicaciones no tienen ningun valor. Por tanto, en este proceso me he
vuelto extraordinariamente sensible a cualquier explicacion. jSoy alérgico a las explicaciones!

También en esto hay un peligro, porque usted sabe, la gente ha dicho: “Cuando vas a ver a un gurd, él te da
algo; por consiguiente, estate en silencio y recibiras”. Sabemos que ésa es una ilusion. Bueno, he dicho bastante.
DB: Yo simplemente podria decir que, cuando uno ve que todo el proceso del tiempo, del conocimiento, etc., no
operard, éste se detiene. Entonces, eso lo deja a uno mas sensible, ¢correcto?

K: Si, la mente se ha vuelto muy aguda.

DB: Todo este movimiento la estorbaba.

K: Si, el conocimiento psicoldgico nos ha embotado.

DB: Ha mantenido al cerebro moviéndose de un modo innecesario.

I: ¢ Todo el conocimiento?

DB: Bueno, no. Uno podria decir, supongo, que en cierto sentido, ese conocimiento no tiene por que embotarnos si
se origina en la claridad que reina donde no tenemos este conocimiento en el centro...

K: Si. Usted recuerda que también dijimos, en nuestras discusiones, que “la base” no es conocimiento.

DB: Cuando cesa el tiempo, lo primero gue ello hace es crear el vacio.

K: Asi es.

DB: Pero todavia no “la base”, no inmediatamente “la base”.

K: Correcto. Vea, hemos discutido todo esto; yo lo escucho en la cinta magnetofénica, estd impreso en un libro, y
digo: Si, lo capto. Al leerlo, lo he aclarado, he adquirido conocimiento. Entonces digo: Debo tener eso.

DB: El peligro es que hay una gran dificultad en comunicar esto en un libro, porque el libro es algo demasiado fijo.
K: Pero eso es lo que generalmente ocurre.

DB: Pero yo pienso que el punto principal que podria comunicar eso, es ver que el conocimiento, en todas sus
formas, sutiles y obvias, no puede resolver el problema psicolégico, s6lo puede empeorarlo. Pero entonces existe
otra energia que esta involucrada.

K: ¢Ve ahora lo que esta sucediendo? Si surge alguna perturbacion, acudo a un psicélogo. Ante cualquier dificultad
familiar, acudo a alguien que me dir& lo que debo hacer. Todo a mi alrededor esta siendo organizado y haciendome
mas y mas inutil. Eso es lo que esté sucediendo.

10 de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



La base del ser y la mente del hombre

DAVID BOHM: Tal vez podriamos avanzar mas en la naturaleza de “la base”; investigar si existe una posibilidad
de llegar a ella y si ella tiene alguna relacion con los seres humanos. Y también si es posible que haya un cambio en
la conducta fisica del cerebro.

KRISHNAMURTI: ¢Podriamos abordar esta cuestion desde el punto de vista de por qué tenemos ideas? ;Y es la
base de todo lo que existe, una idea? Es en eso donde tenemos que ser claros desde el principio. ¢Por qué las ideas
se han vuelto tan importantes?

DB: Tal vez no esté clara la distincion entre las ideas y lo que se encuentra mas alla de las ideas. A menudo
consideramos que las ideas son algo mas que ideas; sentimos que no son ideas sino una realidad.

K: Eso es lo que quiero descubrir. ¢Es “la base” una idea, es imaginacién, es una ilusién, un concepto filos6fico?
¢ 0 es algo absoluto, en el sentido de que mas alla no hay nada?

DB: (Como puede usted decir que mas alla no hay nada?

K: Estoy llegando a eso. Quiero ver si miramos esa “base” o si la percibimos o si tenemos un discernimiento en ella
a partir de un concepto. Porque después de todo, el mundo occidental -tal vez también el mundo oriental- se basa
totalmente en conceptos. Toda la perspectiva religiosa y sus creencias, se basan en eso. ¢Abordamos, pues, la
cuestion desde ese punto de vista, o lo hacemos como una investigacion filosofica, filosofica en el sentido de amor
a la sabiduria, amor a la verdad, amor a la investigacion? ¢Estamos haciendo eso cuando discutimos, cuando
queremos investigar, explicar o descubrir qué es esa “base”?

DB: Bueno, tal vez no todos los filésofos han estado fundamentando sus enfoques en conceptos, aunque es cierto
que la filosofia se ensefia por medio de conceptos. Indudablemente, es muy dificil ensefiarla, salvo que sea a través
de conceptos.

K: Cuadl es, entonces, la diferencia entre una mente religiosa y una mente filosofica? ;Comprende lo que trato de
comunicar? ;Podemos investigar “la base” desde una mente disciplinada en el conocimiento?

DB: Nosotros decimos que, fundamentalmente, intrinsecamente, “la base” es desconocida. Por lo tanto, no
podemos empezar con los conocimientos, y hemos insinuado que debemos partir de lo desconocido.

K: Si. Digamos, por ejemplo, que “X” sostiene la existencia de tal “base”. Y todos nosotros, “Y” y “Z” decimos:
¢ Qué es esa “base”? Pruebe que existe, demuéstrelo, déjela que se manifieste a si misma. Cuando formulamos una
pregunta asi, ¢lo hacemos con una mente que esta buscando, 0 més bien con una mente que tiene esta pasion, este
amor por la verdad? ;O decimos meramente: Hablemos de ello?

DB: Pienso que en esa mente esta la exigencia de seguridad; queremos estar seguros. Por lo tanto, no investigamos.
K: Supongamos que usted afirma que hay una cosa asi, que “la base” existe; que es inamovible, etc. Y yo digo que
quiero descubrirlo. Le pido que me lo demuestre, que me lo pruebe. ;Como puede mi mente, que ha evolucionado a
través del conocimiento, que se ha disciplinado muchisimo en el conocimiento, tan siquiera tocar aquello? Porque
aquello no es conocimiento, no es un producto del pensar.

DB: Si, tan pronto como decimos, “demuéstrelo”, queremos convertirlo en conocimiento.

K: jAsi es!

DB: Queremos estar absolutamente seguros, de manera que no pueda haber ninguna duda. Y no obstante, en la otra
cara de la moneda, también esta el peligro del autoengafio y la ilusion.

K: Por supuesto. “La base” no puede ser alcanzada en tanto haya cualquier forma de ilusion, que es la proyeccion
del deseo, del placer o del miedo. Entonces, ¢como la percibo? ¢Es “la base” una idea para ser investigada? ;O es
algo que no puede investigarse?

DB: Correcto.

K: Porque mi mente esta adiestrada, disciplinada por la experiencia y el conocimiento, y s6lo puede funcionar en
esa area. Y viene alguien y me dice que esta “base” no es una idea, que no es un concepto filoséfico, que no es algo
gue pueda ser producido o percibido por el pensamiento.

DB: No puede experimentarse, percibirse o comprenderse mediante el pensamiento.

K: ¢Qué tengo, entonces? ;Qué he de hacer? Sélo dispongo de esta mente que ha sido condicionada por el
conocimiento. ¢(Como puedo alejarme de todo eso? (Cémo puedo yo, un hombre comun, educado, ilustrado,
experimentado, sentir esta cosa, tocarla, comprenderla?

Usted me dice que las palabras no me comunicaran eso. Me dice que debo tener una mente libre de todo
conocimiento, excepto el tecnoldgico. Y usted me esta pidiendo algo imposible para mi, ¢no es asi? Y, si yo digo
gue haré un esfuerzo, entonces también eso nace del deseo egocéntrico. (Qué haré, entonces? Pienso que es un
interrogante muy serio. Es lo que toda persona seria se pregunta.

DB: Al menos implicitamente. Puede que no lo digan.



K: Si, implicitamente. Entonces usted, que esta en la otra orilla, por decirlo asi, me dice que no hay barca para
cruzar el rio. Tampoco puedo salvarlo a nado. De hecho, no puedo hacer nada. Basicamente, en eso viene a parar la
cosa. ¢Qué haré, entonces? Usted me lo est& preguntando, interroga a la mente, no a la mente general sino...

DB: ...a la mente particular.

K: Usted le esta pidiendo a esta mente particular que evite todo conocimiento. ¢Se ha dicho esto alguna vez en el
mundo cristiano o en el judio?

DB: No sé acerca del mundo judio, pero en cierto sentido los cristianos nos dicen que pongamos nuestra fe en Dios,
gue nos entreguemos a Jests como el mediador entre nosotros y Dios.

K: Si. Ahora bien, Vedanta significa el cese del conocimiento. Y si soy un occidental, digo que eso nada significa
para mi. Porque desde los griegos y todo eso, la cultura en que he vivido ha puesto énfasis en el conocimiento. Pero
cuando uno habla a ciertas mentes orientales, ellas aceptan en su vida religiosa, que debe llegar un tiempo en que el
conocimiento toque a su fin: la mente debe estar libre del conocimiento. El Vedanta es, en su totalidad, el modo de
mirar la vida. Sin embargo, ésta es s6lo una comprension conceptual, tedrica. Pero para un occidental, eso no
significa absolutamente nada.

DB: Pienso que en Occidente ha habido una tradicidn similar, pero no tan comun. Por ejemplo, en la Edad Media
habla un libro titulado La Nube del Desconocer, que esta en esa linea, aungque no es la linea fundamental del
pensamiento de Occidente.

K: Qué haré, entonces? ;,Como abordaré la cuestion? Quiero encontrar aquello; da un significado a la vida. No es
que mi intelecto dé un significado a la vida inventando alguna ilusién, alguna esperanza, alguna creencia, sino que
veo vagamente que esta comprensién, al dar con aquella “base”, otorga una inmensa significacion a la vida.

DB: Bueno, la gente ha utilizado esa nocién de Dios para darle significacion a la vida.

K: No, no. Dios es meramente una idea.

DB: Si, pero la idea contiene algo similar a la idea oriental de que Dios esta mas alla del conocimiento. La mayoria
lo acepta de ese modo, aunque unos pocos puedan no aceptarlo. Por lo tanto, existe una especie de nocién similar.
K: Pero usted me dice que “la base” no es algo creado por el pensamiento. Asi que, bajo ninguna circunstancia,
puede uno dar con esa “base” mediante la manipulacién del pensamiento en cualquiera de sus formas.

DB: Si, entiendo. Pero lo que trato de decir es que existe este problema, este peligro, esta ilusion, en el sentido de
que la gente dice: “Si, eso es totalmente cierto, es a través de una experiencia directa de Jesus que damos con ello,
no mediante el pensar en Dios”. No puedo expresar con exactitud la opinion de ellos. ¢ La gracia de Dios, tal vez?
K: La gracia de Dios, si.

DB: Algo mas all& del pensamiento.

K: Como un hombre educado, reflexivo, yo rechazo todo eso.

DB: ¢Por qué lo rechaza?

K: En primer lugar, porque se ha vuelto comdn, comun en el sentido de que todo el mundo dice eso. Y también
porque puede haber en ello un gran sentimiento de ilusion creado por el deseo, por la esperanza, por el temor.

DB: Si, pero algunas personas parecen encontrar esto muy significativo, aunque pueda ser una ilusion.

K: Pero si ellas jamés hubieran oido nada de JesUs, no experimentarian a Jesus.

DB: Eso parece razonable.

K: Si les hubieran contado algo diferente, eso es lo que experimentarian. Quiero decir que en la India...
INTERLOCUTOR: Pero las personas mas serias en el campo de las religiones, ¢no dicen acaso que Dios -0 lo que
fuere, el Absoluto, la Base- es algo que en esencia no puede experimentarse mediante el pensar? También ellas
podrian llegar tan lejos como para sostener que eso no puede ser experimentado de ninguna manera.

K: Oh, Si, yo he dicho que eso no puede experimentarse. “X” dice que eso no puede experimentarse. Digamos
nosotros, “no sé”. Aqui hay alguien que dice que tal cosa existe. Yo lo escucho, y no sélo me comunica eso con su
presencia, sino a través de su palabra. Aunque me advierte que sea cuidadoso, que la palabra no es la cosa; pero él
emplea la palabra para comunicar que existe algo tan inmenso que mi pensamiento no puede capturarlo. Y yo digo:
Muy bien, usted ha explicado esto muy detenidamente, ¢pero cdmo mi cerebro, que esta condicionado, disciplinado
en el conocimiento, como podra liberarse de todo eso?

I: ¢Podria liberarse comprendiendo su propia limitacién?

K: Entonces usted me esta diciendo que el pensamiento es limitado. jDemuéstremelo! No mediante el hablar, la
memoria, la experiencia o el conocimiento; yo entiendo eso, pero no capto el sentimiento de que el pensar es
limitado, porque veo la belleza de la tierra, la belleza de un edificio, de una persona, de la naturaleza. Veo todo eso,
pero cuando usted dice que el pensamiento es limitado, eso no lo siento. Es s6lo un monton de palabras que usted
me ha dicho. Entiendo intelectualmente. Pero no capto el sentimiento de ello, no percibo su fragancia. ;Cémo me
mostrara usted -no mostrarme- como me ayudara a sentir que el pensamiento mismo es fragil, que es un asunto tan
insignificante? De modo que ello esté en mi sangre, ;comprende? Una vez que estd en mi sangre, lo he captado.
Usted no tiene que explicarmelo.

I: ¢Pero no seré que el posible modo de abordar esto, es no hablar de “la base”, que por el momento estad demasiado
distante, sino méas bien ver directamente lo que la mente puede hacer?



K: Que es pensar.

I: La mente es el pensar.

K: Eso es todo lo que tenemos. El pensar, el sentir, el odiar, el amar, usted conoce todo eso. La actividad de la
mente.

I: Bueno, yo diria que no la conocemos; sélo pensamos que la conocemos.

K: Yo sé cuando estoy enojado. Sé cudndo me siento lastimado. No son ideas, tengo el sentimiento de ello, llevo la
herida dentro de mi. Estoy hastiado de la investigacién, porque eso es lo que he hecho durante toda mi vida. Acudo
al hinduismo, al budismo, al cristianismo, al islamismo y digo que he investigado todo eso, lo he estudiado,
examinado. Y digo que no son mas que palabras. ;De qué modo yo, como ser humano, he de tener este
extraordinario sentimiento de aquello? Si no tengo pasion, no estoy investigando. Quiero tener esta pasion que me
arrancara explosivamente de mi mezquino encierro. He construido un muro alrededor de mi, un muro que soy yo
mismo. Y el hombre ha vivido con esto durante millones de afios. Y yo he intentado salir de eso mediante el
estudio, la lectura, la frecuentacion de los gurus, mediante toda clase de cosas, pero sigo anclado ahi. Y usted me
habla de “la base”, porque ve algo grandioso, inmenso, jy eso parece tan vivo, tan extraordinario! Y yo estoy aqui,
anclado en este lugar. Usted, que ha visto “la base”, debe hacer algo explosivo, algo que demuela este centro
completamente.

I: ¢ Yo debo hacer algo, o usted debe?

K: Aylademe! No con plegarias y todo ese desatino. ;Comprende lo que trato de decir? He ayunado, he meditado,
he renunciado, he tomado votos de esto y de aquello. He hecho todas esas cosas, porque he vivido durante un
millon de afios. Y al final de ese millon de afios, sigo estando donde estaba en el comienzo. Este es para mi un gran
descubrimiento; yo pensaba que, al pasar por todas estas cosas, habia avanzado desde el principio, pero de pronto
descubro que estoy de vuelta en el mismo punto del cual habia partido. He tenido mas experiencias, he visto el
mundo, he pintado, he practicado la musica, la danza, ;entiende? Pero he regresado al punto de partida inicial.

I: Que es el yo y no-yo.

K: El yo. Y me pregunto: ;Qué he de hacer? ;Y cual es la relacion del ser humano con “la base”? Tal vez yo podria
establecer una relacion si lograra quebrar totalmente este centro, lo cual no es un motivo, no es un deseo ni una
busqueda de recompensa. Veo que si la mente pudiera establecer una relacion con aquello, mi mente se convertiria
en aquello, ¢de acuerdo?

I: Pero en ese caso, ¢la mente no se ha convertido ya en aquello?

K: Oh, no.

I: Pero yo pienso gue usted acaba de eliminar la mayor dificultad al decir que no hay deseo.

K: No, no. Yo dije que he vivido un millon de afios...

I: Pero ése es un discernimiento.

K: No, no aceptaré el discernimiento tan facilmente.

I: Bueno, lo pondré de este modo: Es algo mucho mas que el conocimiento.

K: No, usted esta confundiendo el sentido de lo que dije. Mi cerebro ha vivido por un millén de afios. Lo ha
experimentado todo; ha sido budista, hindd, cristiano, musulman; ha sido toda clase de cosas, pero su esencia es la
misma. Y viene alguien y dice: Vea, existe una “base” que es... jalgo extraordinario! ;Regreso a lo que ya he
conocido: las religiones, etc.? Rechazo todo eso, porque digo que he pasado por todas esas cosas y que, al final de
ello, son para mi como cenizas.

DB: Todas esas cosas fueron el intento de crear una base aparente mediante el pensamiento. Pareceria que a través
del conocimiento y del pensar, la gente cred lo que consideraba que era la base. Y no lo era.

K: No lo era. Porque el hombre ha consumido un millén de afios en ello.

DB: Mientras el conocimiento tenga que ver con “la base”, ¢ésta sera falsa?

K: Por supuesto. Entonces, ¢hay una relacién entre esa “base” y la mente humana? Al formular esta pregunta,
también estoy atento al peligro que implica una pregunta semejante.

DB: Claro, usted puede crear una ilusién de la misma clase que la ilusion por la que ya hemos pasado.

K: Si, ya he cantado esa cancion antes.

I: ¢Esta usted sugiriendo que la relacion no puede ser establecida por uno, sino que debe llegar...?

K: Es lo que estoy preguntando. No, puede ser que yo tenga que establecer una relacion. Mi mente se halla ahora
en un estado tal que no aceptaré nada. Mi mente dice que ya he pasado por todo esto antes; he sufrido, he buscado,
he examinado, he investigado, he vivido con personas muy diestras en esta clase de cosas. Por lo tanto, formulo la
pregunta plenamente consciente del peligro que contiene, como cuando los hindues dicen: “Dios esta en ti, Brahma
estd en ti”, jlo cual es una idea encantadora! Pero ya he pasado por todo eso. De modo que pregunto si la mente
humana no tiene relacion con “la base”, y si solamente existe un corredor en una sola direccién, de aquello hacia
mi...

DB: Indudablemente, eso es entonces como la gracia de Dios, que uno ha inventado.

K: No aceptaré eso.

DB: Usted no esté diciendo que la relacion es en un solo sentido ni que no es en un solo sentido.



K: Puede ser; no lo sé.

DB: Usted no esta diciendo nada.

K: No estoy diciendo nada. Todo lo que “quiero” es que este centro sea demolido. (Comprende? Que el centro no
exista. Porque veo que el centro es la causa de todo el mal, de todas las conclusiones neuréticas, de todas las
ilusiones, de todo el afan, de todo el esfuerzo, de todas las desdichas; todo proviene de ese ndcleo. Después de un
millén de afios, no he podido librarme de él; el centro no ha desaparecido. ¢Existe, entonces, relacion alguna? Qué
relacién hay entre la bondad y la maldad? No hay ninguna relacion.

DB: Depende de lo que usted entienda por relacion.

K: Contacto, comunicacion, hallarse en el mismo lugar...

DB: ...provenir de la misma raiz.

K: Si.

I: ¢Pero entonces estamos diciendo que existe el bien y existe el mal?

K: No, no. Usemos otra palabra: Total. Lo total y lo que no es total. No se trata de una idea. Ahora bien, ¢hay
relacion entre estas dos cosas? Obviamente, no.

DB: No, si usted dice que, en cierto sentido, el centro es una ilusion. Una ilusion no puede relacionarse con lo que
es verdadero, porque el contenido de esa ilusidn no tiene relacion alguna con lo verdadero.

K: Exactamente. Vea, ése es un gran descubrimiento. Yo quiero establecer una relaciéon con aquello. “Quiero”
-estoy empleando rapidamente palabras para comunicar algo-. Esta pequefia cosa insignificante quiere establecer
una relacion con aquella inmensidad. No puede

DB: Si, no s6lo a causa de la inmensidad de aquello, sino ¢porque de hecho esta cosa no existe realmente?

K: Si.

I: Pero yo no veo eso. El dice que el centro es irreal, pero yo no veo que el centro sea irreal.

DB: Irreal, en el sentido de no ser genuino sino una ilusién. Quiero decir que algo estd actuando, pero no es el
contenido que conocemos.

K: ¢Usted ve eso?

I: Usted dice que el centro debe estallar. No estalla porque yo no veo su falsedad.

K: No. Usted no ha entendido lo que dije. He vivido un millén de afios, he hecho todo esto. Y al final, sigo estando
de vuelta en el principio.

I: Entonces usted dice que el centro debe estallar.

K: No, no, no. La mente dice que esto es demasiado pequefio, terriblemente insignificante. Y no puede hacer nada
al respecto... Ha rezado, ha hecho de todo. Pero el centro esta todavia ahi. Y alguien me dice que existe esta base.
Yo quiero establecer una relacion con aquello.

I: EI me dice que existe esta cosa y también dice que el centro es una ilusion.

DB: Aguarde, eso es demasiado rapido.

K: No. Espere. Yo sé que aquello esta ahi. LIamelo como quiera, una ilusion, una realidad, una ficcion, lo que
guste. Esta ahi. Y la mente dice que no es suficiente; quiere capturar aquello. Quiere relacionarse con aquello. Y
aquello dice: “Lo lamento, t( no puedes relacionarte conmigo”. jEso es todo!

I: Esa mente que quiere conectarse, relacionarse con aquello, ¢es la misma mente del “yo0”?

K: No se equivoque en esto, por favor. Usted esta pasando por alto algo. He vivido todo esto. Sé, puedo argumentar
con usted, de atras para adelante. Tengo un millén de afios de experiencia, y ésta me ha dado cierta capacidad. Y
me doy cuenta de que, al final de ello, no hay relacion alguna entre la verdad y yo. Y eso es para mi una conmocién
tremenda. Es como si usted me hubiera dejado fuera de combate, porque un millon de afios de experiencia dicen:
Ve tras ello, bascalo, ruega por ello, lucha por ello, llora, sacrificate por ello. Y yo he hecho todo eso. Y de pronto
se me hace notar que no puedo establecer ninguna relacion con aquello. He derramado lagrimas, he dejado a mi
familia, lo he abandonado todo por aquello. Y aquello dice: “Ninguna relacion”. ;Qué me ha sucedido, entonces?
Esto es lo que quiero averiguar. ;Comprende lo que estoy diciendo -lo que me ha sucedido? Lo que le ha sucedido
a la mente que ha vivido de esta manera, que lo ha hecho todo en la bisqueda de aquello, cuando aquello dice: “Ta
no tienes ninguna relacion conmigo”. Esta es la cosa mas inmensa que...

I: Es un tremendo choque para el “yo”, si usted dice eso.

K: ¢Lo es para usted?

I: Pienso que lo fue, y después...

K: iNo! Yo le pregunto: ¢Es un choque descubrir que su cerebro, su mente, sus conocimientos son inutiles?, ¢;que
todas sus investigaciones, todas sus luchas, todas las cosas que usted ha acumulado durante afios y afos, durante
siglos, carecen en absoluto de valor? ;Se enloguece por tener que decir que ha hecho todo esto para nada? Virtud,
abstinencia, control, todo jy al final de ello usted dice que esas cosas son intiles! ;Comprende lo que eso le hace a
uno?

DB: Entiendo que si todo esto desaparece, entonces ello no tiene ninguna importancia.

K: Absolutamente, uno no tiene relacion alguna. Lo que uno haya hecho o no haya hecho, carece en absoluto de
valor.



DB: No en algin sentido fundamental. Ello tiene un valor relativo, relativo solamente dentro de cierta estructura
que, en si misma, carece de valor.

K: Si, el pensamiento tiene un valor relativo.

DB: Pero la estructura, en general carece de valor.

K: Eso es cierto. “La base” dice: “Cualquier cosa que hayas hecho 'en la tierra', no tiene ningln sentido”. ;Es ésa
una idea? ¢O es una realidad? Es una idea si usted me lo ha dicho pero yo sigo en lo mismo, luchando, deseando,
tentando el camino en la oscuridad. O es una realidad, en el sentido dé que sUbitamente comprendo la futilidad de
todo lo que he hecho. Por lo tanto, uno debe tener mucho cuidado en ver que ello no sea un concepto; 0 mas bien,
en que uno no lo traduzca a un concepto o a una idea, jsino que reciba en plenitud el soplo de ello!

I: Vea, Krishnaji, por cientos de afios, probablemente desde que el hombre ha existido, éste ha estado persiguiendo
lo que él llama Dios o “la base”.

K: Como una idea.

I: Pero entonces vino la mente cientifica y también dijo que eso es s6lo una idea, una tonteria.

K: jOh, no! La mente cientifica dice que, investigando la materia, tal vez daremos con “la base”.

DB: Si, muchos lo sienten asi. Algunos aun agregarian: Investiguemos el cerebro.

K: Si. Ese es el proposito de investigar la mente, el de no eliminarnos unos a otros de la faz de la tierra por medio
de las armas. Estamos hablando de los “buenos” cientificos, no de los cientificos gubernamentales, sino de los que
dicen: Estamos examinando la materia, el cerebro y todo eso, para descubrir si existe algo mas alla.

I: Y muchas personas, muchos cientificos, dirian que ellos han encontrado “la base”, que la base esta vacia, que es
el vacio. Que es una energia diferente, diferente del hombre.

K: ¢Es ésa, entonces, una idea para ellos, o es una realidad que les afecta la vida, la sangre, la mente, la relacion
gue tienen con el mundo?

I: Pienso que es s6lo una idea.

K: Entonces lo lamento, ya he pasado por eso. jFui un cientifico hace diez mil afios! ;entiende? He pasado por todo
eso. Si se trata solamente de una idea, podemos ambos jugar ese juego. Yo puedo enviarle el balon a usted, esta en
su campo, y usted puede devolvérmelo. Podemos jugar a eso. Pero yo he terminado con ese juego.

DB: Porque, en general, lo que la gente descubre acerca de la materia no parece afectarla profundamente,
psicolégicamente.

K: No, desde luego que no.

DB: Uno podria pensar que si ellos vieran la total unidad del universo, actuarian de manera diferente, pero no la
ven.

I: Podria decirse que esos descubrimientos sobre la materia han afectado en algo sus vidas. Uno ve que toda la
doctrina del mundo comunista esté edificada sobre la idea (que para ellos es un hecho) de que todo lo que existe es
un proceso material, el cual es, en esencia, vacio. Por lo tanto, el hombre tiene que organizar su vida y la sociedad
conforme a esos principios dialécticos.

K: No, no, los principios dialécticos son una opinion opuesta a otra opinion; el hombre espera, a base de opiniones,
encontrar la verdad.

DB: Pienso que deberiamos descartar esto. Hay modos de considerar significados diferentes de la palabra
“dialéctica”, pero uno necesita ver la realidad como un movimiento que fluye; no ver las cosas como si fueran fijas,
sino verlas en movimiento y conectadas entre Si. Se podria decir que, cualquiera que sea el sistema que esas
personas utilizaron, después que lograron ver esta unidad, ello no cambié fundamentalmente sus vidas. En Rusia,
las mismas estructuras de la mente, si no peores, se mantienen como en otras partes. Y dondequiera que la gente
haya intentado esto, ello no ha afectado realmente, fundamentalmente, el modo en que sienten y piensan esas
personas y el modo en que viven.

I: Lo que yo queria decir es que el abandono de la busqueda de “la base”, no ha tenido ningun efecto de choque
sobre la gente.

K: iNo! No me interesa. A mi me ha producido un impacto tremendo descubrir la verdad de que todas las iglesias,
las plegarias, los libros, no tienen en absoluto significado alguno, excepto en cuanto a cOmo poder constituir una
sociedad mejor y esas cosas.

DB: Si pudiéramos lograr poner en orden este punto, entonces eso tendria un gran significado: el constituir una
buena sociedad. Pero mientras en el centro impere este desorden, no podemos usar eso del modo apropiado. Seria
mucho mas exacto decir que hay un gran significado potencial en todo eso. Pero ello no afecta el centro y no hay
indicios de alguna vez lo haya hecho.

I: Vea, lo que yo no entiendo es que haya muchisimas personas que jamas en su vida han buscado lo que usted
Ilama “la base”.

K: No les interesa.

I: Bueno, no estoy seguro. ¢ Como abordaria usted a una persona asi?



K: No tengo interés en abordar a ninguna persona. “La base” dice que todas mis realizaciones -todas las cosas que
he hecho- son insignificantes. Y que si puedo abandonar todo eso, mi mente es “la base”. Entonces me muevo
desde ahi. Desde ahi creo la sociedad.

DB: Se podria decir que, en tanto uno esté buscando “la base” en alguna parte por medio del conocimiento, esta
creando obstaculos.

K: Entonces, volviendo al tema, ¢por qué el hombre ha hecho esto?

DB: ¢Hecho qué?

K: Acumular conocimientos. Aparte de la necesidad de poseer conocimientos Actuales en ciertas areas, ¢por qué
esta carga del conocimiento ha continuado por tanto tiempo?

DB: Porque en cierto sentido, el hombre ha estado tratando de producir una base sélida mediante el conocimiento.
El conocimiento ha tratado de crear una base. Esa es una de las cosas que han ocurrido.

K: ¢Y qué significa eso?

DB: Significa de nuevo, ilusion.

K: Lo cual quiere decir que los santos, los filésofos, me han educado -en el conocimiento y por medio del
conocimiento- para encontrar “la base”.

I: Para crear una base. En cierto modo, solian ser asi todos estos periodos en que la humanidad estaba presa en la
supersticién. Y el conocimiento fue capaz de terminar con eso.

K: Oh, no.

I: Lo hizo hasta cierto punto.

K: El conocimiento s6lo me ha incapacitado para ver la verdad. Me atengo a eso. No me ha liberado de mis
ilusiones. EIl conocimiento mismo puede ser ilusorio.

I: Eso puede ser, pero ha aclarado algunas ilusiones.

K: Quiero aclarar todas las ilusiones que conservo, no algunas. Me he liberado de mi ilusién con respecto al
nacionalismo, de mi ilusidn con respecto a la creencia, con respecto a esto, a aquello. Al final, me doy cuenta de
gue mi mente es ilusién. Vea, para mi, que he vivido un millar de afios, es algo inmenso descubrir que todo esto es
absolutamente inutil.

DB: Cuando usted dice que ha vivido por un millar de afios, o un millén de afios, ¢significa eso, en cierto sentido,
que toda la experiencia de la humanidad es...?

K: ...soy yo...

DB: ...es usted. ¢ Siente eso?

K: Asi lo siento.

DB: ¢Y como lo siente usted?

K: ¢Cbémo sentimos cualquier cosa? Espere un momento, se lo diré. No es simpatia, ni empatia, no es algo que he
deseado, es un hecho, un hecho absoluto, irrevocable.

DB: ¢Podriamos compartir ese sentimiento, tal vez? Ese parece ser uno de los pasos que estan faltando, porque
usted ha repetido muy frecuentemente eso como una parte importante de la cosa total.

K: Lo cual quiere decir que cuando usted ama a alguien, no hay “yo”: eso es amor. Del mismo modo, cuando digo
gue soy la humanidad, es asi; no es una idea, no es una conclusion, forma parte de mi.

DB: Digamos que es un sentimiento de que uno ha pasado por todo eso, por todo lo que usted describe.

K: Los seres humanos han pasado por todo eso.

DB: Si otros han pasado por ello, entonces también yo he pasado por ello.

K: Desde luego. Uno no se da cuenta de eso.

DB: No, nosotros separamos las cosas.

K: Si admitimos que nuestros cerebros no son “mi cerebro particular”, sino el cerebro que ha evolucionado por
milenios...

DB: Déjeme decir por qué esto no se comunica tan facilmente; todo el mundo siente que el contenido de su cerebro
es, en cierto modo, individual, que él no ha pasado por todo esto. Digamos que alguien, hace miles de afios, paso
por la ciencia o la filosofia. ; Como, entonces, me afecta eso a mi? Esto es lo que no esta claro.

K: Porque estoy preso en esta egocéntrica, estrecha y pequefia celda que rehusa mirar mas alla. Pero usted, como
cientifico, como hombre religioso, viene y me dice que su cerebro es el cerebro de la humanidad.

DB: Si, y que todo conocimiento es el conocimiento de la humanidad. Por lo tanto, de algin modo todos poseemos
ese conocimiento.

K: Por supuesto.

DB: Aunque no en detalle.

K: Entonces usted me dice eso, y yo comprendo lo que quiere decir, no verbalmente, ni intelectualmente;
comprendo que es asi. Pero llego a eso sdlo cuando he abandonado cosas comunes como la nacionalidad, etc.

DB: Si, hemos abandonado las divisiones y podemos ver que la experiencia pertenece a toda la humanidad.

K: jEso es tan obvio! Uno va a la mas primitiva aldea de la India, y el campesino le contara todo acerca de sus
problemas, de su esposa, de sus hijos, de su pobreza. jEs exactamente lo mismo que en otras partes, sdlo que él



viste ropas diferentes, o lo que fuere! Para “X” éste es un hecho irrefutable; es asi. El dice: “Muy bien, al final de
todo esto, de todos estos afios, de pronto descubro que ello carece de sentido”. Pero nosotros no aceptamos eso,
somos demasiado listos. jEstamos tan empapados de controversias y argumentaciones y conocimientos! No vemos
un hecho simple, nos negamos a verlo. Y viene “X” y dice: “Véanlo, esta ahi”. Entonces comienza la inmediata
maquinaria del pensamiento, y el pensamiento dice: “Permanece en silencio”. jEntonces practico el silencio! He
hecho eso por un millar de afios, y no ha llevado a ninguna parte.

Por lo tanto, sélo hay una cosa, y consiste en descubrir que todo cuanto he hecho es indtil, jcenizas! Usted ve
que eso no lo desalienta a uno. Esa es la belleza de ello. Pienso que es algo como el Ave Fénix.
DB: Surgiendo de las cenizas.
K: Nacida de las cenizas.
DB: En cierto modo ello implica libertad, estar libre de todo eso.
K: Ha nacido algo totalmente nuevo.
DB: Entonces, lo que usted dijo antes es que la mente es “la base”, es lo desconocido.
K: ¢La mente? Si. Pero no esta mente.
DB: En tal caso, no es la misma mente.
K: Si he pasado por todo eso y he llegado a un punto en que tengo que terminar con todo eso, es una mente nueva.
DB: Eso esta claro; la mente es su contenido, y el contenido es conocimiento, y sin ese conocimiento, ésa es una
mente nueva.

12 de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



¢Puede el discernimiento producir una mutacion de las células cerebrales?

DAVID BOHM: Usted ha dicho que el discernimiento transforma las células cerebrales, y me pregunto si
podriamos discutir eso.

KRISHNAMURTI: Tal como esta constituido, el cerebro funciona en una sola direccién: memoria, experiencia,
conocimiento. Ha funcionado en esa area tanto como le fue posible, y la mayoria de las personas esta satisfecha con
eso.

DB: Bueno, no conocen ninguna otra cosa.

K: Y también han dado al conocimiento un lugar de maxima importancia. Si uno se interesa en el cambio
fundamental ¢por donde ha de empezar? Suponga que “X” siente que él seguira yendo en cierta direccion
establecida por la humanidad. Ha estado recorriendo ese camino siglo tras siglo, y se pregunta qué es el cambio
radical; si concierne al medio o a las relaciones humanas; o si es un sentimiento de amor, el cual no se encuentra en
el area del conocimiento. (Dénde debe comenzar? ;Comprende mi pregunta? A menos que ocurra alguna mutacion
aqui adentro, dentro de mi mente, del cerebro, yo puedo pensar que he cambiado, pero ése es un cambio
superficial, no un cambio en profundidad.

DB: Si. Lo que eso implica es que, el presente estado de cosas involucra no solo a la mente sino también al sistema
nervioso y al cuerpo. Todo se halla ajustado de una determinada manera.

K: Por supuesto. Eso es lo que quise decir, todo el movimiento se encuentra establecido de una determinada
manera. Y siguiendo ese patron, yo puedo modificar, ajustar, pulir un poco mas, un poco menos, etcétera. Pero si
un hombre se interesa en el cambio radical, ¢por donde ha de empezar? Como dijimos el otro dia, hemos confiado
en el medio o en la sociedad o en diversas disciplinas para que ese cambio se produzca en nosotros, pero yo siento
gue todas estas cosas se encuentran en la misma direccion

DB: En cuanto que ellas emanan de esto -la manera en que el cuerpo y la mente se hallan establecidos- no van a
cambiar nada. Hay involucrada una estructura completa que esta en el cerebro, en el cuerpo y en toda la sociedad.
K: Si, si. Entonces, ¢qué he de hacer? ;Que tiene que hacer “X”? Y al formular esta pregunta, ;qué es lo que ha de
cambiar?

DB: ;Qué es lo que usted entiende exactamente por “;qué es lo que ha de cambiar?” ;Qué es lo que debe ser
cambiado?

K: Si, ambas cosas: qué es lo que debe ser cambiado, y qué es lo que ha de cambiar. Basicamente, ;qué es lo que ha
de cambiar? “X” ve que él puede cambiar ciertas cosas a lo largo de este camino, pero para ir mas lejos que eso,
;qué ha de hacer uno? Estoy seguro de que el hombre se ha formulado esta pregunta. Usted debe habérsela
formulado. Pero, aparentemente, la mutacion no ha ocurrido. ¢Qué ha de hacer “X”, entonces? El comprende la
necesidad de una revolucidn radical, una revolucién psicoldgica; percibe que cuanto mas cambia, ese cambio es la
misma cosa que continlia; cuanto mas investiga dentro de si, ve que la investigacion es siempre sobre lo mismo,
etcétera. ¢Qué es lo que ha de cambiar, entonces, a menos que “X” descubra un modo de cambiar el cerebro
mismo?

DB: ¢Pero qué cambiard al cerebro?

K: De eso se trata. iEl cerebro ha sido ajustado dentro de un patrén durante milenios! Ya no es mas cuestion de
“que” deberia yo cambiar. Es importante que yo cambie.

DB: Convenido, entonces, en que tiene que haber un cambio, pero la pregunta sigue en pie: ;Coémo puede el
cerebro cambiar?

K: Uno debe llegar a ese punto. Si esta pregunta se la formula usted como cientifico, como un ser humano
comprometido con la ciencia, ¢cual seria su respuesta?

DB: Yo no creo que la ciencia pueda habérselas con eso, porque no llega tan lejos. No puede profundizar en la
estructura del cerebro para investigar ese punto. Muchos interrogantes postulan la relacion entre el cerebro y la
mente, pero la ciencia no ha sido capaz de resolverlos. Algunas personas dirian que no hay nada mas alla del
cerebro...

K: ...las puramente materialistas; entiendo todo eso.

DB: Si no es una cuestion materialista, entonces por ahora la ciencia tiene muy poco que decir al respecto. Tal vez
algunas personas lo intentarian, pero la ciencia en general ha sido mas exitosa, mas sistematica al tratar con la
materia. Cualquier intento de hacerlo de otra manera, no se ve muy claro.

K: Entonces usted le diria a “X” que cambie internamente, en las células cerebrales, etc. Mi inmediata respuesta a
eso es: (Como? Todo el mundo pregunta eso. No es un asunto de fe. No es cosa de cambiar un patron por otro
patrén. De modo que usted me deja sin ninguna direccién, ;correcto? Me deja sin instrumento alguno que pueda
penetrar en esto.



DB: Salvo que usted, cuando formula esta pregunta, esté dando a entender que hay algo mas alld del cerebro.
Nosotros no lo sabemos. La propia afirmacion de ello, implica que el discernimiento se encuentra de alguna manera
mas alla del cerebro, porque de otro modo, no podria cambiar el cerebro.

K: Si. ¢Como he de captar eso, entonces? No lo puedo captar...

DB: ...pero ;cOmo sucedera eso? Usted esta diciendo que algo no material puede afectar la materia. Esto es lo que
implica.

K: No estoy seguro.

DB: Creo que el aclarar esto haria mas claro el sentido de su pregunta. De otro modo, resulta algo incomprensible.
K: Todo cuanto usted me ha dicho, es que el discernimiento transforma, produce una mutacion en el cerebro. Ahora
usted explica qué es el discernimiento, el cual no es el resultado de un conocimiento progresivo, no es tiempo
progresivo, no es un recuerdo. Este discernimiento puede ser la verdadera actividad del cerebro.

DB: Muy bien. Expongdmoslo de una manera diferente. El cerebro tiene muchas actividades que incluyen la
memoria, y todas éstas que usted ha mencionado. Agregado a ello, hay una actividad mas interna, pero sigue siendo
la actividad del cerebro.

K: Puede que sea la misma actividad.

DB: Vea, al formular esto, algo parece no estar muy claro.

K: Si. Debemos ser muy claros en cuanto a que ese discernimiento no es el resultado de un conocimiento
progresivo; no se consigue mediante ningan ejercicio de la voluntad.

DB: De acuerdo. Pienso que la gente en general puede ver que el discernimiento Ilega en un destello, que no llega
por medio de la voluntad. Los que siquiera han considerado el punto, pueden ver eso. También pueden ver que la
quimica probablemente no lo produciré.

K: Pienso que casi todas las personas que se interesan, ven eso. Pero yo, como “X”, ;de qué manera he de tener
este discernimiento? Veo la l6gica, veo la razon de lo que usted expresa.

DB: En algunos aspectos, ello puede perturbar a la gente. No esté claro cuél es la l6gica, qué es lo que va a producir
este cambio en el cerebro. ¢Es algo mas que el cerebro, o es algo mas profundo que esta en el cerebro? Esta es una
de las preguntas.

K: Por supuesto.

DB: Eso no esta muy claro desde el punto de vista logico.

INTERLOCUTOR: ¢Esta usted diciendo que hay una funcion del cerebro que actua sin referencia a su contenido?
K: Si, al pasado, al contenido.

DB: Esta es una buena pregunta. ¢Existe en el cerebro una funcion que es independiente del contenido? ¢Que no
esta condicionada por el contenido, pero que ain podria ser una funcién fisica?

K: Comprendo. (Es ésta la pregunta? Aparte de la conciencia con su contenido, ¢existe en el cerebro una actividad
gue no se halla afectada por la conciencia?

DB: Por el contenido, si.

K: El contenido es la conciencia.

DB: Si, pero a veces usamos la palabra en otro sentido. A veces damos a entender que podria haber otra clase de
conciencia. Asi que si la llamamos “contenido”, estaria méas claro.

K: Muy bien. Una parte del cerebro que no se halla afectada por el contenido.

DB: Si, esto sugiere que el cerebro tiene posibilidad de cambiar. O el cerebro esta enteramente controlado por su
contenido, o de algin modo no est& condicionado.

K: jEso es un concepto peligroso!

DB: Pero es lo que usted esta diciendo.

K: No. Vea el peligro de eso. Vea el peligro de que uno admita para si mismo que hay una parte del cerebro...

DB: ...una actividad...

K: ...muy bien, una actividad del cerebro que no se halla afectada por el contenido.

DB: Es una actividad posible. Puede ser que no haya sido despertada.

K: No ha sido despertada. Correcto.

I: ¢Pero cudl es el peligro?

K: Eso es bastante simple. El peligro es que yo estoy admitiendo que Dios estd en mi, que en mi existe algo
sobrehumano, algo méas alla del contenido y que, por lo tanto, ello operard sobre ese contenido o a pesar del
contenido.

I: ¢Pero qué parte del cerebro ve el peligro?

K: Vayamos despacio. ;Que parte del cerebro ve el peligro? Desde luego, es el contenido el que ve el peligro.

I: ;Lo ve?

K: Oh, Si, porque el contenido es consciente de todas las tretas que ha jugado.

DB: Esta es similar a muchas de las viejas tretas.

K: Si.



DB: Esas tretas que hemos discutido antes: la presuncién de que Dios esta dentro de uno, el imaginar que llevamos
a Dios dentro de nosotros. Obviamente, hay aqui un peligro.

I: ¢Pero podria el cerebro, viendo el peligro, hacer no obstante esa afirmacién? Porque esa afirmacion podria estar
sefialando en la direccion correcta.

DB: Aunque sea peligrosa, puede ser necesario hacerla; esa afirmacion puede estar en la trayectoria correcta.

K: El inconsciente, que forma parte del contenido, puede captar esto y decir: “Si”, con lo cual ve el peligro
instantaneamente.

I: Ve su propia trampa.

K: Si, ve la trampa que ha creado. Por tanto, evita esa trampa. Eso es cordura; evitar una trampa es cordura. ;Hay
una actividad que sea por completo independiente del contenido? Entonces, ¢forma parte del cerebro esa actividad?
DB: ¢Es una actividad natural del cerebro? ¢Una actividad material en el propio cerebro?

K: ¢Y qué significa eso?

DB: Bueno, si existe una actividad natural asi, de algin modo podria despertarse, y esa actividad podria despertar
al cerebro.

K: ¢Pero usted diria que ella sigue siendo material?

DB: Si. Podria haber diferentes niveles de la materia.

K: Eso es lo que estoy tratando de captar. Correcto.

DB: Pero vea, si uno lo piensa de ese modo, podria haber un nivel mas profundo de la materia que no estuviera
condicionado por el contenido. Por ejemplo, sabemos que la materia en el universo, generalmente no se halla
condicionada por el contenido de nuestros cerebros. Podria haber un nivel mas profundo de la materia, no
condicionado en ese sentido.

K: Entonces seguirla siendo materia, refinada o “stper”, o lo que fuere; seguiria siendo el contenido.

DB: ¢Por qué dice eso? Vea, uno tiene que ir despacio. ¢Usted dice que la materia es contenido?

K: Si.

DB: ¢ Intrinsecamente? Pero esto tiene que aclararse, porque no es obvio.

K: Discutamoslo. Fijemos bien esto. EI pensamiento es materia.

DB: Bueno, el pensamiento es parte del contenido, parte del proceso material. No estd claro si existe
independientemente como materia. Uno puede decir que el agua es materia; uno puede verter agua de un vaso a
otro, el agua tiene una sustancia independiente. Pero no esta claro si el pensamiento podria permanecer como
materia por si mismo, excepto con alguna otra sustancia material como el cerebro en el cual tiene lugar. ;Esta
claro?

K: No lo entiendo muy bien.

DB: Si usted dice que el agua es materia, eso esta claro. Ahora, si usted dice que el pensamiento es materia,
entonces el pensamiento debe tener una sustancia similar independiente. Uno dice que el aire es materia, ¢correcto?
O que el agua es materia. Ahora bien, las ondas no son materia, son sélo un proceso en la materia. ¢Esta claro lo
gue quiero decir?

K: Si, una onda es un proceso en la materia.

DB: Un proceso material. EI pensamiento, ¢es materia 0 es un proceso en la materia?

I: Si uno puede preguntar: ¢Se considera que la electricidad es materia?

DB: Hasta donde hay particulas de electrones, es materia, pero también es un movimiento en esa materia, lo cual es
un proceso.

I: Por lo tanto, es ambas cosas.

DB: Uno puede desarrollar ondas de electricidad, etc.

I: Las ondas serian la materia, pero no la accion eléctrica.

DB: La accién eléctrica es como las ondas, pero la electricidad consiste de particulas.

K: ¢Cudl es la pregunta que ahora estamos formulando?

DB: ¢Es el pensamiento una sustancia material o0 es un proceso en alguna otra sustancia material, como el cerebro?
K: Es un proceso material que tiene lugar en el cerebro.

DB: Si, los cientificos estarian en general de acuerdo con eso.

K: Atengamonos a ello.

DB: Si usted dice que el pensamiento es materia, se sentirian muy perplejos

K: Yalo veo.

I: El pensamiento no existe aparte de las células cerebrales. Reside en el cerebro.

K: O sea, que el pensamiento es un proceso material en el cerebro. Eso seria correcto. ¢Puede, entonces, ser alguna
vez independiente ese proceso material?

DB: ¢Independiente de qué?

K: Independiente de algo que no es un proceso material. No, espere un momento, debemos ir despacio. El
pensamiento es un proceso material en el cerebro. ¢ Todos concordamos acerca de esto?

DB: Si, obtendriamos un acuerdo muy amplio en eso.



K: Entonces nuestra pregunta es: ¢Puede un proceso material en el cerebro producir un cambio dentro de si mismo?
DB: Si, ésa es la pregunta.

K: Dentro de si mismo. Y si eso que en si es material, puede experimentar un cambio, ello seguira siendo un
proceso material, ¢correcto?

DB: Si. Aparentemente, el pensamiento siempre va a ser un proceso material.

K:Y, por lo tanto, no es el discernimiento. Debemos volver a eso.

DB: ¢ Esta usted diciendo que el discernimiento no es un proceso material?

K: Vayamos despacio. Debemos ser cautos en el empleo de las palabras. EI pensamiento es un proceso material en
el cerebro; y cualquier otro movimiento que brote de ese proceso material, sigue siendo material.

DB: Si, tiene que serlo.

K: Correcto. ¢ Existe otra actividad que no sea un proceso material?

DB: Por supuesto que la gente se ha formulado esa pregunta durante siglos: ¢Existe el espiritu mas alla de la
materia?

K: jEspiritu, Espiritu Santo! ;Existe alguna otra actividad del cerebro que no pueda ser relacionada con el proceso
material?

DB: Bueno, no puede depender de él. El discernimiento no puede depender del proceso material, ya que entonces
seria solamente otro proceso material.

K: El discernimiento no puede depender del proceso material, que es el pensamiento.

DB: Pero usted lo estuvo postulando a la inversa, que el proceso material puede depender del discernimiento, que
puede ser cambiado por el discernimiento.

K: Ah, espere. El proceso material depende del discernimiento, pero el discernimiento no depende de ese proceso.
DB: Mucha gente no entenderia como algo no-material puede afectar algo material.

K: Si, de acuerdo.

DB: Podria aceptarse facilmente que algo no-material, no es afectado por la materia, ¢{pero como, entonces, la
operacién funciona a la inversa?

K: ¢{Qué dice usted? El cerebro, el pensamiento con su contenido, es un proceso material. Cualquier actividad que
provenga de ahi, sigue siendo parte de eso. Entonces, ¢es el discernimiento parte de eso también?

DB: Nos hemos puesto de acuerdo en que el discernimiento es independiente de ese proceso. Pero aun asi puede
actuar dentro del proceso material; ése es el punto critico.

K: Si. Eso es cierto. El discernimiento es independiente del proceso material; no obstante, puede actuar sobre él.
DB: Discutamos un poco eso. Generalmente hablando, en la ciencia, si “A” puede actuar sobre “B”, existe
habitualmente una accién reciproca de “B” sobre “A”. No encontramos situaciones donde “A” actla sobre “B”,
pero “B” jamas actla sobre “A”.

K: Ya veo, ya veo.

DB: Esta es una de las dificultades que usted ha planteado. No encontramos esto en ninguna parte; en las relaciones
humanas, si yo puedo actuar sobre usted, usted puede actuar sobre mi, ;correcto?

K: Si, vemos que las relaciones humanas son accién reciproca.

DB: Si, relaciones mutuas.

K: Y en esas relaciones hay respuesta y todo eso. Ahora bien, si yo no respondo a su accién, soy independiente de
ella.

DB: Pero vea, la ciencia en general encuentra que es imposible tener una accién unilateral.

K: Muy bien. Entonces estamos insistiendo continuamente en que el proceso material debe tener una relacion con
lo otro.

DB: En todo caso, una accién. “Relacion” es aqui una palabra ambigua. Si usted dijera “accion”, esto seria mas
claro.

K: Muy bien. El proceso material debe ser capaz de actuar sobre el no-material, y el no-material, sobre el material.
DB: Pero eso los haria a ambos iguales.

K: jExactamente!

I: No necesariamente. Uno podria visualizar que el discernimiento es un movimiento mucho méas amplio que el
proceso material del cerebro, y que, por lo tanto, el movimiento mas amplio puede actuar sobre el mas pequefio,
pero el mas pequefio no puede actuar sobre el mas amplio.

K: Si, estamos diciendo la misma cosa.

DB: El movimiento pequefio no tiene una accidn significativa sobre el movimiento mas grande. Usted puede tener
una situacién en la que si uno deja caer una piedra en el océano, el océano la absorbe sin ningun cambio
significativo.

K: Si.

I: Entonces tendriamos todavia una accidn en dos sentidos, pero s6lo una de las acciones seria significativa.

K: No, no. No entre en eso demasiado rapidamente, seamos cautos. EI amor no tiene relacion alguna con el odio.



DB: Otra vez aparecid esta palabra “relacion”. ¢ Diria usted, por ejemplo, que el odio no ejerce accion alguna sobre
el amor?

K: Son independientes.

DB: Independientes, no actdan el uno sobre el otro.

K: jAh, éste es un gran descubrimiento! EI amor es independiente del odio. Donde esta el odio, lo otro no puede
existir.

DB: Si, no pueden permanecer lado a lado, actuando el uno sobre el otro.

K: No pueden. Por lo tanto, cuando los cientificos dicen: “Si 'A' tiene una relacion con 'B', entonces 'B' debe tener
una relacion con 'A', nosotros estamos contradiciendo eso.

DB: No todos los cientificos han dicho eso; unos pocos han dicho otra cosa. No quiero introducir a Aristoteles...

K: jIntroddzcalo!

DB: El dijo que hay un “motor inmévil”, que Dios jamas es movido por la materia; no actta sobre El, pero El
actlia. /Ve? Esa es una vieja idea, entonces. Desde los tiempos de Aristoteles, la ciencia ha desechado este
concepto, y dijo que eso es imposible.

K: Si veo claramente que el amor es independiente del odio, veo que el odio no puede actuar sobre el amor. El
amor puede actuar sobre el odio, pero donde esta el odio, lo otro no puede estar.

DB: Esas son dos posibilidades. ;A cuél se refiere usted?

K: Cuales son las dos posibilidades?

DB: Usted dijo que una posibilidad es que el amor pueda actuar sobre el odio, y la otra es que no tengan accion
alguna el uno sobre el otro.

K: Si.

DB: ¢Pero cual?

K: Comprendo. No, el amor no puede actuar sobre el odio.

DB: Correcto. No tienen relacion alguna. Pero tal vez el discernimiento podria hacerlo.

K: Tenemos que ser muy claros sobre este punto. La violencia y el estar libre de violencia son dos factores por
completo diferentes. Uno no puede actuar sobre el otro.

DB: En ese caso, uno podria decir que la existencia de uno es la inexistencia del otro, y que no hay modo en que
puedan actuar juntos.

K: De acuerdo.

DB: No pueden existir juntos.

K: Absolutamente. Me atengo a eso. Por lo tanto, cuando este proceso material estd en accion, lo otro no puede
existir.

DB: ;Qué es “lo otro” esta vez? ;El discernimiento?

K: Si.

DB: Eso niega lo que estuvimos diciendo antes; que hay una accion del discernimiento sobre el proceso material.

K: Ahora, espere, si; donde existe la violencia, lo otro -detesto usar las palabras no-violencia- no existe.

DB: ;Paz... o armonia...?

K: Donde esta la violencia, la paz no puede existir. Pero donde hay paz, ;existe la violencia? No, desde luego que
no. Por lo tanto, la paz es independiente de la violencia.

I: Usted ha dicho muchas, muchas veces, que la inteligencia puede actuar sobre el pensar, que el discernimiento
puede afectar el pensar, pero que ello no opera a la reciproca. Usted ha dado muchos ejemplos de esto.

K: La inteligencia puede aniquilar a la ignorancia, pero la ignorancia no puede tocar a la inteligencia, ¢correcto?
Donde hay amor, el odio jamas puede existir. ;Puede el amor aniquilar al odio?

DB: Dijimos que esto no parece posible, porque el odio parece ser una fuerza independiente.

K: Por supuesto que lo es.

DB: Tiene su propio impetu, su propia fuerza, su propio movimiento.

I: No capto muy bien esta relacion del amor y el odio con la anterior discusion acerca del discernimiento.

DB: Parecen ser dos areas diferentes.

I: El pensar es un movimiento, y lo otro parece ser un no-movimiento donde, aparentemente, todo esta quieto y
puede observar el movimiento.

DB: Eso es lo que estamos tratando de alcanzar, la nocién de algo que no es afectado por ninguna otra cosa.

I: ¢No esta usted diciendo, entonces, al examinar el amor y el odio, que existe el bien y existe el mal, y que ese mal
es una fuerza completamente separada, independiente?

DB: Bueno, es independiente del bien.

I: ¢Pero es un proceso que pertenece a la mente, o esta relacionado con el discernimiento?

DB: Estamos llegando a eso.

I: Tome la luz y la oscuridad. Aparece la luz, y la oscuridad ha desaparecido.

DB: El bien y el mal, el amor y el odio, la luz y la oscuridad, cuando uno esté, lo otro no puede estar. Eso es todo lo
gue hasta ahora estamos diciendo.



I: ¢Quiere usted decir, en un cerebro particular?

DB: En cualquier cerebro, si, 0 en cualquier grupo, o en cualquier parte. Cada vez que hay odio desarrollandose en
un grupo, no hay amor.

K: Se me acaba de ocurrir algo: ElI amor no tiene causa; el odio tiene una causa. El discernimiento no tiene causa;
el proceso material, como pensamiento, tiene una causa. ¢Correcto?

DB: Si, forma parte de la cadena de causa y efecto.

K: Eso que no tiene causa, ¢;puede actuar de algin modo sobre lo que tiene una causa?

DB: Podria hacerlo. No vemos ninguna razon para que aquello que no tiene causa, no pueda actuar sobre algo que
tiene una causa. No existe ninguna razén obvia. Ello no ocurrira al revés: lo que tiene una causa no puede actuar
sobre lo que no tiene causa, porque eso lo invalidaria.

K: Correcto. Pero aparentemente, la accion del discernimiento tiene un efecto extraordinario sobre el proceso
material.

DB: Puede, por ejemplo, eliminar algunas causas.

K: Como el discernimiento es sin causa, ejerce un efecto definido sobre lo que tiene causa.

DB: Bueno, no necesariamente tiene que resultar asi, pero es posible.

K: No, no, yo no digo que es posible.

DB: Lo que estoy diciendo es que no hemos visto muy bien por qué es necesario que sea de ese modo. No hay
contradiccion cuando pronunciamos la palabra “posible”.

K: Muy bien, ya veo. Pero en tanto seamos claros sobre el sentido de la palabra “posible”. Debemos tener cuidado.
El amor es sin causa, y el odio tiene una causa. Ambos no pueden coexistir.

DB: Si, eso es cierto. Por eso hay diferencia entre el amor y el discernimiento. Esa es la razon de que no
necesariamente resulte que, si algo no tiene causa, actuara sobre algo que tiene una causa. Eso es lo que yo estaba
tratando de decir.

K: S6lo quiero explorar un poco mas. El discernimiento, ¢es amor?

DB: Hasta donde podemos ver, no son iguales. EI amor y el discernimiento no son idénticos, ¢verdad? No son
exactamente lo mismo.

K: ¢Por qué?

DB: El discernimiento puede ser amor, pero ya ve, también ocurre en un destello.

K: Por supuesto que es un destello. Y ese destello altera todo el patrén, opera sobre él, usa el patrdn, en el sentido
de que yo arguyo, razono, empleo la légica, etc. No sé si me expreso claramente.

DB: Pienso que, una vez que el destello ha operado, el patron es diferente y, por lo tanto, ha de ser mas racional. El
destello puede hacer posible la I6gica, porque uno puede haber estado confundido antes del destello.

K: Si, si. Aristdteles puede haber llegado a todo esto mediante la l6gica.

DB: Bueno, jél puede haber tenido cierto discernimiento! No lo sabemos.

K: No lo sabemaos, pero yo lo estoy poniendo en duda.

DB: Nosotros realmente no sabemos coOmo operaba su mente, porque solo existen unos pocos libros que han
sobrevivido.

K: ¢Diria usted, al leer algunos de esos libros, que €l tenia discernimiento?

DB: En realidad, yo no he leido directamente a Aristoteles; muy pocas personas lo han hecho, porque resulta
dificil. La mayoria de ellas leyeron lo que otros han dicho acerca de Aristoteles. Unas pocas frases de él se han
vuelto comunes, como la de “el motor inmévil”. Y algunas de las cosas que dijo sugieren que era, al menos, muy
inteligente.

K: Lo que estoy tratando de decir es que el destello del discernimiento nunca es parcial; yo hablo del
discernimiento total, no del parcial.

I: Krishnaji, ¢podria explicar un poco eso? ;Qué entiende usted por discernimiento “no parcial”?

K: Un artista puede tener un discernimiento parcial. Un cientifico puede tener un discernimiento parcial. Pero
nosotros estamos hablando del discernimiento total.

I: El artista es también un ser humano, por tanto...

K: Pero lo que capta en el discernimiento es parcial.

I: Esta dirigido a cierta forma del arte. Lo que usted quiere decir es que ilumina un tema o un area limitada. ¢Es eso
lo que entiende por discernimiento parcial?

K: Si.

I: ¢ Qué seria, entonces, el discernimiento total? ;Qué abarcaria?

K: La total actividad humana.

DB: Ese es un punto. Pero antes nos estabamos preguntando si este discernimiento iluminaria el cerebro, la
actividad del cerebro. Al parecer, esa iluminacion habria de cambiar la actividad material del cerebro. ¢Es eso
correcto? Debemos poner en claro este punto; después podemos plantear la cuestién de la totalidad. ¢Estamos
diciendo que el discernimiento es una energia que ilumina la actividad del cerebro? ;Y que en esta iluminacion, el
cerebro mismo comienza a actuar de una manera diferente?



K: Usted esta totalmente en lo cierto. Eso es todo. Eso es lo que ocurre. Si.

DB: Decimos que la fuente de esta iluminacion no se encuentra en el proceso material; que no tiene causa.

K: No tiene causa.

DB: Pero es una energia real.

K: Es pura energia. ¢Existe la accion sin causa?

DB: Si, sin tiempo. La causa implica tiempo.

K: O sea, que este destello ha alterado completamente el patrén establecido por el proceso material.

DB: ¢Podria decirse que el proceso material opera generalmente en una especie de oscuridad y que, por lo tanto, ha
tomado él mismo una direccién equivocada?

K: En la oscuridad, Si. Eso esté claro. El proceso material actGa en la ignorancia, en la oscuridad. Y este destello
del discernimiento ilumina todo el campo, lo cual significa que la oscuridad y la ignorancia han sido disipadas. Me
atendré a eso.

DB: Uno podria decir, entonces, que la oscuridad y la luz no pueden coexistir por razones obvias. Sin embargo, la
existencia misma de la luz es para cambiar el proceso de la oscuridad.

K: Totalmente de acuerdo.

I: ¢ Pero qué contribuye al destello?

K: No hemos llegado a eso todavia. Quiero avanzar en esto paso a paso. Lo que ha sucedido es que el proceso
material ha operado en la oscuridad, generando confusion y todo el desorden que impera en el mundo. Pero este
destello del discernimiento disipa la oscuridad. Lo cual significa, entonces, que el proceso material ya no esta
operando en la oscuridad.

DB: Correcto. Pero ahora aclaremos otro punto. Cuando el destello ha desaparecido, la luz continGa.

K: La luz esta ahi, el destello es la luz.

DB: En cierto momento, el destello es instantaneo, pero entonces, a medida que uno opera desde ahi, sigue
habiendo luz.

K: ¢Por qué establece usted una diferencia entre el destello y la luz?

DB: Simplemente porque la palabra “destello” sugiere algo que ocurre en un instante.

K: Si.

DB: Ya lo ve, estamos diciendo que el discernimiento existiria solo en ese instante.

K: Debemos ir despacio.

DB: Es una cuestion de lenguaje.

K: ¢Es meramente una cuestion de lenguaje?

DB: Tal vez no, pero si uno emplea la palabra “destello”, esta ahi la analogia de reldmpago, de dar luz por un
instante; pero entonces, al instante siguiente uno esta en la oscuridad, hasta que se produce un nuevo destello de
iluminacion.

K: No es asi.

DB: (Como es, entonces? ¢ Es que la luz se enciende stbitamente y luego permanece?

K: No. Porque cuando decimos “permanece” o “desaparece”, estamos pensando en términos de tiempo.

DB: Tenemos que dilucidar estos porgue es la pregunta que formulara. todo el mundo.

K: El proceso material estd operando en la oscuridad, en el tiempo, en el conocimiento, en la ignorancia y asi
sucesivamente. Cuando tiene lugar el discernimiento, esa oscuridad se disipa. Eso es todo cuanto estamos diciendo.
El discernimiento disipa esa oscuridad. Por lo tanto, esa luz ha alterado, no, ha terminado con la ignorancia.

DB: Entonces estamos diciendo que esta oscuridad es realmente algo formado dentro del contenido del
pensamiento.

K: El contenido es oscuridad.

DB: Correcto. Entonces esa luz ha disipado esa ignorancia.

K: De acuerdo. Ha disipado el contenido.

DB: Pero todavia tenemos que ser muy cuidadosos, en caso de que aun retengamos algln contenido en el sentido
usualmente aceptado de la palabra; usted sabe, toda clase de cosas.

K: Por supuesto.

DB: Por lo tanto, no podemos decir que la luz ha disipado todo el contenido.

K: Ha disipado el centro de la oscuridad.

DB: Si, la fuente, el creador de la oscuridad.

K: El yo. ¢Correcto? Ha disipado el centro de la oscuridad que es el yo.

DB: Podria decirse que el yo, que es una parte del contenido -esa parte del contenido que es el centro de la
oscuridad, que la crea y la mantiene- se ha disipado.

K: Si, me atengo a eso.

DB: Ahora vemos que esto significa un cambio fisico en las células del cerebro. Ese centro, ese contenido que es el
centro, constituye un determinado conjunto, una forma, una disposicion de todas las células cerebrales, y eso, en
cierto modo, se altera.



K: jObviamente! Vea, esto tiene una significacion enorme, en nuestra relacién con la sociedad, con todo. Ahora, la
pregunta siguiente es: ;Como sucede este destello? Empecemos al revés. ;Como sucede el amor? ;Como sucede la
paz? La paz no tiene causa, la violencia tiene causa. (Como sucede eso sin causa cuando toda mi vida es
causalidad? No hay “cémo”, ¢correcto? El “cédmo” implica una causa; por lo tanto, no hay “cémo”.

I: ¢Esta usted diciendo que como es algo que no tiene causa, simplemente existe...?

K: No, no dije que ello existe. Es una afirmacion peligrosa.

I: En cierto sentido, tiene que existir.

K: No. En el momento que usted dice que existe, no es eso.

DB: El peligro es que ello sea parte del contenido.

K: La pregunta que usted formuld era acerca de una mutacion en las células cerebrales. Esa pregunta ha sido
formulada después de una serie de discusiones. Y hemos llegado a un punto en que dijimos que el destello, esa luz,
no tiene causa; dijimos que la luz opera sobre lo que tiene causa, que es la oscuridad. Esa oscuridad existe mientras
el yo esta ahi; €l es el que origina, es oscuridad, pero la luz disipa el centro mismo de la oscuridad. Eso es todo.
Hemos arribado a ese punto y, por lo tanto, hay una mutacion. Entonces digo que la pregunta acerca de cémo
puedo obtener este destello del discernimiento, de cédmo ocurre, es una pregunta errénea. No hay tal “cémo”.

I: No hay “como”, pero hay oscuridad y hay luz.

K: S6lo vea primero que no hay “cémo”. Si usted me muestra “como”, esta de vuelta en la oscuridad. ¢De acuerdo?
DB: Si.

K: Es algo tremendo comprender eso. Yo pregunto algo diferente: ¢Por qué carecemos en absoluto de ese
discernimiento? ;Por qué éste no empieza desde nuestra infancia?

DB: Bueno, el modo en que vivimos la vida...

K: No, yo quiero descubrir eso. ¢Es a causa de nuestra educacion? ¢De nuestra sociedad? Yo no creo que eso sea
todo. ¢Entiende?

DB: ;Qué dice usted, entonces?

K: ¢Hay algun otro factor? Estoy tentando el camino tras de esto. ;Por qué carecemos de este discernimiento?
Parece tan natural.

DB: En primer lugar, uno diria que algo esta interfiriendo con él.

K: jPero es que parece tan natural! Para “X” es completamente natural. ;Por qué no es natural para todo el mundo?
¢Por qué no es posible que lo sea? Si hablamos de bloqueos, educacion, etc., todo eso esta en el reino de la
causalidad y, por tanto, el hecho de remover los blogueos, implica otra causa. De modo que nos mantenemos
girando siempre en esa direccion. Hay algo anormal en todo esto.

I: Si uno dijera que hay bloqueos...

K: No quiero usar ese concepto; es el lenguaje de la oscuridad.

I: Entonces podriamos decir que los bloqueos impiden que el discernimiento actue.

K: Por supuesto. Pero yo quiero alejarme de estos bloqueos.

DB: No exactamente bloqueos, pero nosotros hemos empleado las palabras “centro de oscuridad”, el cual decimos
gue esta manteniendo la oscuridad.

K: ¢Por qué no es natural para todos tener este discernimiento?

DB: Esa es la cuestion.

K: ¢Por qué el amor no es natural para todos? ;Planteo claramente el problema?

DB: Para hacerlo més claro, yo pienso que algunas personas podrian sentir que el amor es natural para todos, pero
al ser tratadas de cierta manera, van quedando gradualmente presas en el odio.

K: Yo no creo que sea asi.

DB: Entonces nos cabe suponer gue el nifio, al encontrarse con el odio, no tendria que responder con odio.

K: Si, eso es correcto.

DB: La mayoria de la gente diria que para el nifio es natural que, cuando se enfrenta al odio, responda con odio.

K: Si, esta mafiana escuché eso. Después me hice la pregunta: ¢Por qué? Ahora espere un momento. “X” ha estado
expuesto a todas estas circunstancias que podrian haber producido blogueos, pero “X” no fue afectado por ellos.
¢Por qué, entonces, eso no es posible para todo el mundo?

DB: Deberiamos poner en claro por qué decimos que seria natural no responder al odio con odio.

K: Muy bien. Limitémoslo a eso.

DB: Aun cuando uno no haya pensado al respecto. Usted sabe, el nifio es incapaz de pensar acerca de todo esto.
Algunas personas dirian que es el instinto, el instinto animal...

K: ...que consiste en odiar...

DB: ...bueno, en devolver golpe por golpe.

K: Devolver golpe por golpe.

DB: El animal respondera con amor si uno lo trata con amor, pero si uno lo trata con odio, el animal va a devolver
el golpe.

K: Por supuesto.



DB: Se volvera malvado.

K: Si.

DB: Algunas personas dirian, entonces, que en sus comienzos el ser humano es como el animal, y que mas tarde
puede comprender.

K: Por supuesto. O sea, que los origenes del ser humano acompariaron a los del animal; y el animal, el simio o el
lobo...

DB: ...el lobo también respondera con amor.

K: Y nosotros preguntamos, ¢por qué...?

DB: Vea, casi todos sienten que lo que yo dije es cierto, que cuando somos muy nifios, somos como el animal.
Entonces usted pregunta por qué todos los nifios no dejan de responder inmediatamente al odio con el odio.

K: O sea, ¢la culpa de eso la tienen los padres?

DB: Lo que usted da a entender es que no se trata enteramente de eso. Debe ser algo mas profundo.

K: Si, pienso que existe algo por completo diferente. Quiero captarlo.

DB: Esto es algo que resultaria importante.

K: ¢Como lo descubrimos? jTengamos un destello de discernimiento! Siento que existe algo totalmente distinto.
Nosotros estamos acometiéndolo desde un punto de vista causal. ;Seria correcto decir que el comienzo del hombre
no es animal?

DB: Eso no esta claro. La presente teoria de la evolucion dice que ha habido simios que se han desarrollado; uno
puede seguir la linea de evolucion donde se convierten mas y mas en seres humanos. Cuando usted dice, entonces,
gue el comienzo del hombre no es animal, eso no esta claro.

K: Si el comienzo del hombre es el animal, entonces ese instinto es natural, y luego es altamente cultivado.

DB: Si, ese instinto es causa y efecto.

K: Causa y efecto, y se vuelve natural. Pero viene alguien y pregunta: “; Lo es?”

DB: Tratemos de aclarar esto.

K: Quiero decir que los cientificos y los historiadores han sostenido que el hombre empez6 desde el simio y que,
como todos los animales responden al amor y al odio, nosotros como seres humanos, respondemos
instantaneamente al odio con el odio.

DB: Y viceversa, al amor con el amor.

K: En el principio, existieron unas pocas personas que jamas respondian al odio, porque tenian amor. Esas personas
implantaron esta cosa en la mente humana. ¢Correcto? Ello era que donde existe el amor, el odio no existe. Y eso
también ha formado parte de nuestra herencia. ;Por qué hemos cultivado la respuesta del odio al odio? ;Por qué no
hemos cultivado lo otro? ;O lo otro -el amor- es algo que no puede cultivarse?

DB: No es causal. El cultivo depende de una causa.

K: Depende del pensamiento. Entonces, ¢por qué hemos perdido lo otro? Hemos cultivado muy esmeradamente,
mediante el pensamiento, el concepto de enfrentarnos al odio con el odio, a la violencia con la violencia, etcétera.
¢Por qué no hemos avanzado con la otra linea, con la del amor, que no tiene causa? ;Entiende mi pregunta?

DB: Si.

K: ¢Es ésta una pregunta inatil?

DB: Uno no ve ninguna forma de proseguir.

K: No estoy tratando de proseguir.

DB: Tenemos que comprender qué es lo que hizo que la gente respondiera al odio con el odio...

K: ...jPara “X” lo otro parece tan natural! Por lo tanto, si eso es tan natural para él, ;por qué no es natural para
todos los demas? jDebe ser natural para otros!

Usted conoce esta antigua idea que, probablemente, existe en las religiones hindu, judia, etcétera, de que lo
supremo se manifiesta ocasionalmente. Esa parece una explicacion demasiado fécil. ¢Se ha movido la humanidad
en la direccioén incorrecta? ¢ Hemos torcido el rumbo?

DB: Si, esto lo hemos discutido antes, que ha habido un desvio del rumbo correcto.

K: Y asi respondimos al odio con odio, a la violencia con violencia, etc.

DB: Y dimos un valor supremo al conocimiento.

I: ¢ Otro factor no habréa sido también el intento de cultivar la idea del amor? El propoésito de las religiones ha sido
el de producir amor y seres humanos mejores.

K: No entremos en todo eso. EI amor no tiene causa, no es cultivable. Punto final.

I: Si, pero la mente no ve eso.

K: Pero nosotros hemos explicado todo eso. Yo quiero descubrir por qué, si ello es natural para “X”, no es natural
para otros. Pienso que ésta es una pregunta valida.

DB: Otro punto es la evidencia de que responder con odio al odio, no tiene ningun sentido. ¢Por qué, entonces,
continuamos con eso? Porque muchos creen en ese momento, que se estan protegiendo a si mismos con el odio,
pero eso no es proteccion.



K: Volviendo a esa pregunta que yo considero valida: “X” es sin causa, “Y” esti preso en la causa. ;Por qué?
¢Comprende? (Es el privilegio de pocos? ;La elite? No, no. Mirémoslo de otro modo. La mente de la humanidad
ha estado respondiendo al odio con el odio, a la violencia con la violencia y al conocimiento con el conocimiento.
Pero “X” es parte de la humanidad y no responde al odio con el odio, como “Y” y “Z”. Ellos son parte de la
conciencia de “X”, parte de todo eso.

DB: ¢Por qué existe esta diferencia?

K: Eso es lo que pregunto. Lo uno es natural, lo otro no es natural. ;{Por qué? ;Por qué la diferencia? ;Quién
formula esta pregunta? ¢Las personas, “Y” y “Z”, que responden al odio con odio? ¢Son ellas las que formulan la
pregunta? ;O es “X” el que la formula?

I: Pareceria que es “X” el que formula esta pregunta.

DB: Si, pero hace poco deciamos también que ellos no son diferentes. Decimos que son diferentes, pero también
decimos que no son diferentes.

K: Por supuesto. No son diferentes.

DB: Hay una sola mente.

K: Asi es, una mente.

DB: Si, ¢y como sucede que otra parte de esta mente Unica dice que no es asi?

K: Esa es toda la cosa. ;Como sucede que una parte de la mente dice que unos somos diferentes de otros? Desde
luego, hay toda clase de explicaciones, y a mi me dejan con el hecho de que “A”, “B” y “C” son diferentes de “X”,
“Y”y “Z”. Y ésos son hechos, ¢verdad?

I: Ellos parecen ser diferentes.

K: Oh, no.

I: ¢Son realmente diferentes?

K: Absolutamente; no sélo lo parecen.

DB: Pienso que la pregunta a la que necesitamos volver es: ¢Por qué las personas que cultivan el odio, dicen que
son diferentes de aquellas que no lo cultivan?

K: ¢Dicen eso?

DB: Pienso que si, en cuanto que admitirian que si hubiera alguien que no cultivara el odio, ellos deben ser
diferentes.

K: Si, eso esta claro: luz y oscuridad, etc. Pero yo quiero averiguar si nos estamos moviendo en la direccion
correcta. O sea: “X” me ha dado ese don, pero yo no he llevado ese don conmigo. ¢Entiende lo que quiero decir?
He cultivado una respuesta, pero esto no lo he llevado conmigo. ¢Por qué? Si un padre ha respondido al odio con el
odio, ¢por qué el hijo no ha respondido del mismo modo?

DB: Pienso que es una cuestion de discernimiento.

K: Lo cual implica que el hijo ha tenido discernimiento desde el principio, desde la infancia misma. ;Comprende lo
que estoy diciendo? ¢ Qué significa eso?

DB: (Qué?

K: iNo quiero entrar todavia en este terreno tan peligroso!

DB: ¢De qué se trata? Tal vez quiera usted dejarlo.

K: Hay algun factor que pasamos por alto. Quiero aprehenderlo. Vea, si ésa es una excepcion, es algo tonto.

DB: Muy bien. Entonces estamos de acuerdo en que esto se encuentra latente en todos los seres humanos; ¢es eso
lo que usted quiere decir?

K: No estoy muy seguro de que eso sea lo que quiero decir.

DB: Pero yo entendia que el factor esta ahi en toda la humanidad.

K: Esa es también una afirmacion peligrosa.

DB: Eso es lo que usted estuvo diciendo.

K: Lo se, pero lo estoy cuestionando. Cuando esté completamente seguro, se lo diré.

DB: De acuerdo. Probamos esto, y podemos decir que parece prometedor pero que es un poco peligroso. Esta
posibilidad se encuentra en todos los seres humanos, en cuanto que algunas personas la han visto.

K: ¢Lo cual quiere decir que Dios esté en usted?

DB: No, es sélo que la posibilidad del discernimiento esta ahi.

K: Si, hasta cierto punto. Estoy cuestionando todo esto. El padre responde al odio con el odio; el hijo no.

DB: Eso sucede de cuando en cuando.

K: No, firmemente desde el principio mismo, ;por qué?

DB: Debe depender del discernimiento, que revela la inutilidad del odio.

K: ¢Por qué ese hombre tuvo tal discernimiento?

DB: Si, ¢por qué?

K: ¢Y por qué, si esto le parece tan terriblemente natural a él, no es natural para todos? Como el agua es natural
para todos.

DB: Si, ¢por qué el discernimiento no esta presente en todos desde el principio?



K: Si, eso es lo que pregunto.

DB: Con tanta fuerza que ni siquiera el maltrato pueda afectarlo.

K: Nada puede afectarlo, eso es lo que quiero captar. EI maltrato, los golpes, el haber sido puesto en toda clase de
situaciones espantosas, nada de eso lo ha afectado. ¢Por qué? Estamos llegando a algo.

15 de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



La muerte tiene muy poca significacion

KRISHNAMURTI: ¢Estamos diciendo que los seres humanos todavia siguen comportandose con los instintos
animales?

DAVID BOHM: Si, y los instintos animales, al parecer, pueden ser abrumadores en su intensidad y rapidez,
especialmente en los nifios. Puede que sea s6lo natural para ellos responder con el instinto animal.

K: Eso quiere decir, entonces, que después de un millén de afios seguimos comportandonos instintivamente, igual
que nuestros antepasados.

DB: En ciertos aspectos. Probablemente, nuestra conducta se complica también a causa del pensamiento; el instinto
animal ha terminado por enredarse con el pensamiento, y en algunos aspectos esta empeorando.

K: Empeorando mucho.

DB: Porque todos estos instintos de odio son ahora dirigidos y sostenidos por el pensamiento, de modo que se han
vuelto mas sutiles y peligrosos.

K: Y durante todos estos siglos, no hemos encontrado una manera, un método, un sistema, algo que nos aleje de ese
curso. ¢No es asi?

DB: Si. Una de las dificultades, seguramente, es que cuando las personas empiezan a enojarse unas con otras, su ira
va aumentando y no parecen ser capaces de hacer nada al respecto. Pueden tratar de controlarla, pero eso no
funciona.

K: Como estdbamos diciendo, alguien -“X”- se comporta naturalmente de un modo que no es una respuesta al
instinto animal. ¢Qué lugar tiene esta clase de discernimiento en la sociedad humana? ¢Ninguno en absoluto?

DB: En la sociedad tal como es, ese discernimiento no tiene cabida, porque la sociedad esta organizada bajo la
hipotesis de que el dolor y el placer son los que van a gobernar. Uno podria decir que la amistad es también un
instinto animal, porque las personas se vuelven amigables por razones instintivas. Y tal vez se convierten en
enemigas por razones similares.

Por tanto, pienso que algunos dirian que debemos ser racionales antes que instintivos. Hubo un periodo,
durante el siglo XVIII, la Edad de la Razdn, en que se decia que el hombre podia ser racional, podia elegir ser
racional, a fin de producir armonia en todas partes.

K: jPero no lo ha hecho asi!

DB: No, las cosas empeoraron, llevando a la Revolucion Francesa, al Terror, etc. Pero, después de eso, la gente ya
no tenia tanta fe en la razon como medio de llegar a alguna parte o de salirse del conflicto.

K: ¢A donde nos conduce esto, entonces? Estuvimos hablando, en efecto, acerca del discernimiento, que realmente
cambia la naturaleza del cerebro mismo.

DB: Si, al disipar la oscuridad en el cerebro, el discernimiento permite al cerebro funcionar de un modo nuevo.

K: El pensamiento ha estado operando en la oscuridad, creando su propia oscuridad y funcionando en ella. Y el
discernimiento es, ya lo dijimos, como un destello que disipa la oscuridad. Entonces, cuando ese discernimiento
ilumina la oscuridad, ¢el hombre actla o funciona racionalmente?

DB: Si, el hombre funcionara entonces racionalmente y con percepcién, antes que por reglas y por la razon. Pero
hay una razén que fluye libremente. Algunas personas identifican la razdn con ciertas reglas de l6gica que son
mecanicas. Pero la razon puede existir como una forma de percepcion del orden.

K: ¢Estamos diciendo, entonces, que el discernimiento es percepcion?

DB: Es el destello de luz que hace posible la percepcion.

K: Correcto, es eso.

DB: Es aun mas fundamental que la percepcion.

K: El discernimiento es, entonces, percepcion pura, y desde esa percepcion hay accidn, la cual esta sustentada por
la racionalidad. ;Es asi?

DB: Si.

K: Eso es correcto.

DB: Y laracionalidad es percepcidon del orden.

K: ¢Diria usted, entonces, que existen el discernimiento, la percepcion y el orden?

DB: Si.

K: Pero ese orden no es mecanico porque no se basa en la légica.

DB: No hay reglas.

K: No hay reglas. Expresémoslo de ese modo, es mejor: Este orden no se basa en reglas. Ello significa
discernimiento, percepcion, accién, orden. Entonces llegamos a la pregunta: ¢Es continuo el discernimiento, o es
por destellos?



DB: Antes examinamos eso, y sentimos que es una pregunta errénea, de modo que quiza podamos enfocarla de una
manera diferente. El discernimiento no esta ligado al tiempo.

K: No esté ligado al tiempo. Si, estamos de acuerdo en eso. Avancemos ahora un poco méas. Dijimos, ¢no es cierto?
que el discernimiento es la eliminacion de la oscuridad, la cual es el centro mismo del yo, es la oscuridad que el yo
crea. El discernimiento disuelve ese centro.

DB: Si. La percepcion no es posible en la oscuridad. En cierto modo, ésta implica ceguera.

K: De acuerdo. Y ahora, {qué mas? Yo soy un hombre comun, con todos mis instintos animales, el placer y el
dolor, la recompensa y el castigo, etcétera. Escucho que usted dice esto, y veo que lo que estéa diciendo tiene cierta
dosis de razon, l6gica y orden.

DB: Si, hasta donde podemos verlo, tiene sentido.

K: Tiene sentido. Entonces, ;como he de introducir racionalidad en mi vida? ;Cémo haré para que eso se
produzca? Usted comprende que expresar esto en palabras es dificil, todas las palabras estan ligadas al tiempo.
Pero, ¢es eso posible?

DB: Si, sin que intervenga el tiempo.

K: ¢Es posible para el hombre, con su mente estrecha, tener este discernimiento, de modo que ese patrén de vida se
rompa? Como dijimos el otro dia, hemos probado todo esto, hemos ensayado todas las formas de sacrificio y, sin
embargo, ese discernimiento no se produce.

De vez en cuando hay un discernimiento parcial, pero ese discernimiento no es el discernimiento total; por lo
tanto, sigue habiendo oscuridad parcial.

DB: El discernimiento parcial no ha disipado el centro del yo. Puede disipar algo de oscuridad en cierta area, pero
el origen de la oscuridad, el que la crea, el que la nutre, sigue estando ahi.
K: Sigue ahi. ¢Qué haremos, entonces? Pero ésta es una pregunta errénea, no nos lleva a ninguna parte.

Hemos establecido el plan general, ¢verdad? Y yo tengo que dar los pasos, 0 no dar ningun paso en absoluto.
No tengo la energia necesaria. No tengo la capacidad de ver el hecho rapidamente. Porque esto es instantaneo, no
meramente algo que practico y que a la larga he de lograr. No tengo la capacidad, me falta el sentimiento de
urgencia, de inmediatez. Todo est4 contra mi: mi familia, mi esposa, la sociedad. jTodo! ;Y esto significa que con
el tiempo tengo que convertirme en un monje?

DB: No, convertirse en monje es lo mismo que convertirse en cualquier otra cosa.

K: Correcto. jConvertirse en monje es lo mismo que convertirse en hombre de negocios! Veo todo esto, tanto
verbal como racionalmente, intelectualmente, pero no puedo aprehender esta cosa. ¢Hay una forma diferente de
abordar este problema? Siempre estoy formulando la misma pregunta, porque estoy preso en el mismo patrén.
¢Existe, pues, un modo por completo diferente? ;Una manera completamente distinta de abordar toda la confusion
de la vida? ;Hay un modo diferente de considerar esto? ;O el viejo modo es el (inico que existe?

Hemos dicho que, en tanto el centro esté creando oscuridad y el pensamiento esté operando en esa oscuridad,
tiene que haber desorden, y la sociedad serd como es ahora. Para apartarse de eso, uno debe tener discernimiento
total. El discernimiento total puede darse Gnicamente cuando hay un destello, una luz subita que anula no sélo la
oscuridad sino al creador de la oscuridad.

DB: Si.

K: Ahora pregunto si hay una forma por completo diferente de abordar esta cuestion, aunque una vieja respuesta
parezca ser tan absoluta.

DB: Posiblemente la haya. Cuando usted dice que parece absoluta, ¢quisiera una manera menos absoluta de abordar
el problema?

K: Estoy diciendo que si ésa es la Gnica manera, entonces estamos definitivamente perdidos.

DB: Uno no puede producir este destello mediante la voluntad.

K: No, no puede ser producido mediante la voluntad, ni por el sacrificio ni por forma alguna de esfuerzo humano.
Eso esta fuera; sabemos que hemos terminado con todo eso. Y también estamos de acuerdo en que para cierta
persona -para “X”- este discernimiento parecia ser muy natural, y nos preguntabamos por qué no es natural para
otros.

DB: Si empezamos con el nifio, parece natural que el nifio responda con sus instintos animales, tan intensos que lo
arrebatan. La oscuridad surge porque esos instintos son arrolladores.

K: Si, ¢pero por qué ello es diferente con “X”?

DB: En primer lugar, para la mayoria de la gente hubiera parecido natural que los instintos animales prevalecieran.
K: Si, eso es cierto.

DB: Y habrian dicho que el otro muchacho, “X”, es innatural.

K: Si.

DB: Ese es el modo en que la humanidad ha estado pensando, diciendo que si en verdad existen algunas personas
que son diferentes, no deben ser muy comunes o naturales.

K: Asi es. Los seres humanos han estado respondiendo al odio con el odio, etcétera. Y existen esos pocos, tal vez
muchos, que dicen que eso no es natural ni racional. ¢Por qué ha ocurrido esta division?



DB: Si decimos que el placer y el dolor, el miedo y el odio son naturales, entonces se siente que debemos luchar
para controlarlos, de lo contrario nos destruiran. Lo mejor que podemos esperar es controlarlos mediante la razén o
por cualquier otro medio.

K: jPero eso no opera! Las personas como “X”, que funcionan de una manera diferente, ¢son los pocos
privilegiados por algun milagro, por algun extrafio acontecimiento casual?

DB: Mucha gente diria eso.

K: Pero eso va contra la naturaleza de uno. Yo no lo aceptaria.

DB: Bueno, si €se no es el caso, entonces usted tiene que decir por qué existe esta diferencia.

K: Eso es lo que estoy tratando de averiguar, porque “X” nacié de los mismos padres.

DB: Si, fundamentalmente los mismos. ¢Por qué, entonces, él se comporta de manera diferente?

K: Esta pregunta ha sido formulada muchas veces, se ha repetido en diferentes partes del mundo. Ahora bien, ¢por
qué existe esta division?

INTERLOCUTOR: (Es la division realmente total? Aun el hombre que responde al odio con el odio, ve que €so no
tiene sentido, que no es natural y que deberia ser diferente.

K: Deberia ser diferente, pero él sigue luchando con ideas. Esta tratando de salir de eso mediante el ejercicio del
pensamiento, que genera oscuridad.

I: Sélo quiero decir que la division no parece ser tan completa.

K: Oh, pero la division es completa, total.

I: Bueno, entonces, ¢por qué la gente no dice simplemente: Continuemos viviendo de ese modo y disfrutémoslo
hasta el Ultimo momento?

K: Porque ellos no pueden ver nada, excepto su propia oscuridad.

I: Pero quieren salirse de ella.

K: Ahora espere un momento. ¢Quieren salirse de ella? ;Realmente se dan cuenta del estado en que se encuentran
y deliberadamente quieren salir de éI?

I: A ese respecto son ambivalentes. Desean seguir obteniendo los frutos de ello, pero tienen una sensacion de que
eso esta mal y que conduce al sufrimiento.

DB: O bien descubren que no pueden evitarlo. Vea, cuando llega el momento de experimentar ira o placer, no
pueden escapar de €so.

K: No pueden evitarlo.

I: Pero quieren salirse de ello, aunque no tengan la capacidad de hacerlo. Hay fuerzas mas poderosas que su
voluntad.

K: ¢Qué haremos, entonces? ;O esta division es falsa?

DB: Ese es el punto. Mejor tendriamos que hablar de una diferencia entre estos dos enfoques. Esta diferencia no es
fundamental.

K: Yo no pienso que ambos tengan algo en comun.

DB: (Por qué? Usted dice que la diferencia es falsa; aunque las personas son fundamentalmente iguales, una
diferencia se ha desarrollado entre ellas. Tal vez la mayoria ha torcido el rumbo.

K: Si, expresémoslo de ese modo.

DB: Pero la diferencia no es intrinseca, no es estructural, inherente como la diferencia entre un arbol y una roca.

K: De acuerdo. Como usted dice, existe una diferencia entre una roca y un arbol, pero no se trata de algo asi.
Seamos sencillos. Hay dos respuestas. Estas parten desde la fuente; una ha tomado una direccion, y la otra ha
tomado una direccion diferente. Pero la fuente, el origen es el mismo. ;Por qué no nos hemos movido todos en la
direccion correcta?

DB: No hemos conseguido responder a eso. Yo sélo estaba viendo que si uno comprende esto, entonces, al volver a
la fuente, no tiene que tomar el rumbo incorrecto. En cierto sentido, estamos tomando continuamente el rumbo
incorrecto; por lo tanto, si podemos comprender esto, entonces se vuelve posible cambiar. Y nosotros estamos
partiendo continuamente de la misma fuente; y no regresamos en el tiempo a ninguna fuente.

K: Un momento, un momento.

DB: Existen dos maneras posibles de interpretar nuestra afirmacion. Una es decir que la fuente estéa en el tiempo,
gue muy atras en el pasado partimos juntos y luego tomamos caminos diferentes. La otra es decir que la fuente es
intemporal, y que continuamente estamos tomando el rumbo incorrecto, una y otra y otra vez. ¢ De acuerdo?

K: Si, es constantemente el rumbo incorrecto. ¢Por qué?

I: Esto quiere decir que existe la constante posibilidad del rumbo correcto.

K: Si, por supuesto. Es asi. Si decimos que hay una fuente desde la cual todos hemos comenzado, entonces estamos
atrapados en el tiempo.

DB: No podemos regresar.

K: No, eso esta descartado. Por lo tanto, al parecer estamos tomando el rumbo incorrecto todo el tiempo.

DB: Constantemente.



K: Constantemente tomamos el rumbo incorrecto. ¢Pero por qué? Uno que esta viviendo con discernimiento total, y
el otro que vive sin ese discernimiento; ;son ambos invariables? EI hombre que esta viviendo en la oscuridad puede
alejarse de ella en cualquier momento e ir hacia el otro. Ese es el punto. En cualquier momento.

DB: Entonces nada lo retiene, excepto el tomar constantemente el rumbo incorrecto. Podria decirse que la
oscuridad es tal, que él no se ve a si mismo torciendo el rumbo.

K: ¢Estamos siguiendo la direccion correcta, formulando la pregunta apropiada? Supongamos que usted tiene ese
discernimiento, y que su oscuridad, el centro mismo de la oscuridad se ha disipado completamente. Y yo, un ser
humano serio, bastante inteligente, le escucho. Y todo lo que usted ha dicho parece razonable, racional, cuerdo. Yo
cuestiono la division. La division es creada por el centro que crea la oscuridad. Es el pensamiento el que la ha
creado.

DB: Si, en la oscuridad el pensamiento crea la divisién. Desde la oscuridad es lanzada una sombra; ésta hace una
division.

K: Si tenemos ese discernimiento, decimos que no hay division y el hombre no aceptard eso, porque en su
oscuridad no hay nada sino division. Por lo tanto nosotros, viviendo en la oscuridad, hemos creado la division. La
hemos creado con nuestros pensamientos...

DB: Estamos credndola constantemente.

K: Si, anhelando vivir constantemente en un estado donde no haya division. Ese movimiento sigue siendo, no
obstante, el movimiento de la oscuridad. ;Correcto?

DB: Si.

K: ¢Como he de disipar esta continua, esta constante oscuridad? Esa es la Gnica pregunta, porque mientras la
oscuridad existe, yo creo esta constante division. Vea, esto esta girando en circulos. Yo puedo disipar la oscuridad
Unicamente a través del discernimiento, y no puedo tener ese discernimiento por ningun esfuerzo de la voluntad, de
manera que me quedo sin nada.

¢Cuél es, entonces, mi problema? Mi problema es percibir la oscuridad, percibir el pensamiento que esta
creando la oscuridad, y ver que el yo es el origen de esta oscuridad. ¢Por qué no puedo ver eso? ;Por qué no puedo
verlo ni siquiera l6gicamente?

DB: Bueno, légicamente esté claro.

K: Si, pero de algin modo eso no parece operar. ;Qué haré, entonces? Me doy cuenta por primera vez de que el yo
esté4 creando la oscuridad, la cual estd engendrando division constantemente. Eso lo veo muy claro.

DB: Y la division produce, en todos los casos, oscuridad.

K: Y viceversa, hacia atras y hacia adelante. Y todo comienza a partir de ahi. Lo veo con mucha claridad. ;Qué
haré? Por consiguiente, no admito la division.

I: Krishnaji, ¢no estamos, a pesar de eso, introduciendo de nuevo la divisién cuando decimos que existe el hombre
gue necesita tener discernimiento?

K: Pero el hombre tiene discernimiento. “X” tiene discernimiento, y él ha explicado muy claramente como se ha
disipado la oscuridad. Yo lo escucho, y él dice que mi propia oscuridad esta creando la division. De hecho, no hay
division, no hay una division como la de la luz y la oscuridad. Por lo tanto, él me pregunta si puedo desterrar, si
puedo eliminar este sentimiento de division.

DB: Usted parece estar trayendo de vuelta una division al decir eso, al decir que uno debe hacerlo.

K: No, no “debe”.

DB: En cierto modo, usted esta diciendo que el proceso del pensamiento parece producir espontdneamente la
division. Usted dice: “Trate de descartar el pensamiento”, y al mismo tiempo éste esta tratando de generar division.

K: Comprendo. Pero, ;puede mi mente eliminar la divisién? ;O es una pregunta equivocada?

I: ¢ Puede la mente eliminar la division mientras esta dividida?

K: No, no puede. Entonces, ¢qué he de hacer?

Escuchen. “X” dice algo que es extraordinariamente verdadero, algo que tiene tan inmensa significacion y
belleza que todo mi ser dice: “Céptalo”. Eso no es una division.

Admito que soy el creador de la division, porque estoy viviendo en la oscuridad, y asi, desde esa oscuridad,
creo la division. Pero he escuchado a “X”, quien dice que la division no existe. Y reconozco que €sa es una
declaracion extraordinaria. De modo que, habiendo uno vivido en una constante division, el propio hecho de que le
digan eso, tiene un efecto inmediato. ¢ Correcto?

DB: Pienso que, como usted dice, uno tiene que eliminar la division...
K: Dejaré esa division, no la eliminaré. Quiero dedicarme un poco mas a esa declaracion de que la division no
existe. Con ello estoy llegando a alguna parte.

La declaracion que “X” ha hecho desde este discernimiento total, afirmando que la division no existe, ha
tenido en mi un efecto tremendo. Yo he vivido constantemente en la division, y viene él y dice que la division no
existe. ¢ Qué efecto tiene eso en mi?

DB: Entonces usted dice que no hay divisién. Eso tiene sentido. Pero por otra parte, parece que la division existe.



K: Reconozco la division, pero la declaracion de que no hay tal divisién, tiene sobre mi un impacto inmenso. Eso
parece natural, ;no es cierto? Cuando veo algo que es inamovible, ello debe tener algin efecto en mi. Y yo
respondo a ello con un *“shock” tremendo.

DB: Vea, si usted estuviera hablando de algo que tenemos frente a nosotros, y dijera: “No es asi”, entonces, desde
luego, eso cambiaria nuestro modo de ver la cosa. Ahora bien, usted dice que esta division no existe. Nosotros
tratamos de mirar y ver si es asi, ;correcto?

K: Yo ni siquiera digo: ¢Es asi? “X” ha explicado cuidadosamente todo el asunto, y al final de ello dice que la
division no existe. Y yo, que soy sensible, que observo con mucha atencién, me doy cuenta de que estoy viviendo
constantemente en la division. Cuando “X” declara eso, él ha roto el patron.

No sé si usted entiende lo que trato de explicar. El ha roto el patron porque ha dicho algo que es
fundamentalmente verdadero: No existe la divisién de Dios y el hombre. Muy bien, sefior, me atengo a eso. Veo
algo: que donde existe el odio, lo otro no existe. Pero, odiando, deseo lo otro. Entonces, en la oscuridad nace una
continua division. Y la oscuridad es constante. Pero yo he estado escuchando muy atentamente, y “X” hace una
afirmacion que parece absolutamente verdadera. Eso penetra en mi, y la accién de lo que él afirma disipa la
oscuridad. Yo no estoy haciendo un esfuerzo para librarme de la oscuridad, pero “X” es la luz. Eso es cierto, me
atengo a eso.

Entonces se llega a algo, que es: ¢Puedo escuchar con mi oscuridad, en mi oscuridad, que es constante? En esa
oscuridad, ¢puedo escucharlo a usted? Por supuesto que puedo. Estoy viviendo en la constante division que genera
oscuridad. Viene “X” y me dice que la divisién no existe.

DB: Correcto. Ahora, ¢por qué dice usted que puede escuchar en la oscuridad?

K: Oh, si, puedo escuchar en la oscuridad. Si no puedo, estoy definitivamente perdido.

DB: Pero ése no es un argumento.

K: jPor supuesto que no es un argumento, sino que es asi!

DB: Vivir en la oscuridad no vale la pena. Pero ahora decimos que es posible escuchar en la oscuridad.

K: El, “X”, me lo explica muy, muy cuidadosamente. Yo soy sensible, le he estado escuchando en mi oscuridad,
pero eso me vuelve méas sensible, més activo, més alerta. Eso es lo que he estado haciendo. Lo hemos estado
haciendo juntos. Y él, “X”, afirma que la division no existe en absoluto. Yo sé que estoy viviendo en la divisién.
Esa afirmacién misma ha puesto fin al constante movimiento de la division.

De lo contrario, si esto no ocurre, yo nada tengo, ¢entiende? Estoy viviendo perpetuamente en la oscuridad.

Pero hay una voz en el desierto, y escuchar esa voz tiene un efecto extraordinario.

DB: El escuchar llega a la fuente del movimiento, mientras que la observacion no lo hace.

K: Si, yo he observado, he escuchado, he jugado en mi vida toda clase de juegos. Y ahora veo que s6lo hay una
cosa: Que existe esta constante oscuridad y que estoy actuando en la oscuridad, en este desierto que es la oscuridad
y cuyo centro es el yo. Veo eso absolutamente, completamente, no puedo argiir mas contra eso. Y viene “X” y me
dice esto. En ese desierto, una voz dice que hay agua. ¢Entiende? Esa no es una esperanza; hay en mi accion
inmediata.

Uno debe darse cuenta de que este constante movimiento en la oscuridad es la vida que uno vive. ¢Entiende lo
que estoy diciendo? ¢Puedo yo, con toda la experiencia, con todo el conocimiento que he acumulado en mas de un
millén de afios, darme cuenta stbitamente de que estoy viviendo en la oscuridad total? Porque eso quiere decir que
he llegado al final de toda esperanza. ¢Correcto? Pero mi esperanza es también oscuridad. El futuro queda
completamente excluido y, por lo tanto, me he quedado con esta enorme oscuridad, y ahi estoy. Eso significa que la
comprension de ello es el cese del devenir. He llegado a ese punto y “X” me dice que esto es natural.

Ya lo ve, todas las religiones han dicho que esta divisidn existe.

DB: Pero ellas dicen que puede ser superada.

K: Es el mismo patrén que se repite. No importa quién lo diga, pero el hecho es que alguien en este desierto esta
diciendo algo, y en ese desierto yo he estado escuchando todas las veces y mi propia voz, lo cual ha creado més y
mas oscuridad. Sin embargo, esta voz es verdadera. Eso significa que cuando hay discernimiento total, no hay
divisién, ¢verdad?

DB: Si.

K: No es su discernimiento ni mi discernimiento, es discernimiento. En ese discernimiento no existe la division.
DB: Si.

K: Lo cual nos trae a “la base” de que hablabamos...

DB: ¢ Que cosa con respecto a “la base”?

K: En esa “base” no hay oscuridad como oscuridad, ni luz como luz. En esa “base” no hay division. Nada nace de
la voluntad, del tiempo o del pensamiento.

DB: (Esta usted diciendo que la luz y la oscuridad no estan divididas?

K: Correcto.

DB: Lo cual implica decir que no existe ninguna de las dos.



K: iNinguna de las dos, eso es! Hay alguna otra cosa. Hay una percepcion de que existe un movimiento diferente,
que es “no-dualistico”.

DB: ¢Qué significa “no-dualistico”? ¢No division?

K. No divisién. No usaré “no-dualistico”. No hay division.

DB: Pero, no obstante, hay movimiento.

K: Por supuesto.

DB: ¢Qué significa ahora ese movimiento, no habiendo division?

K: Entiendo por movimiento, ese movimiento que no es el tiempo. Ese movimiento no genera divisién. Por lo
tanto, quiero volver atras, dirigirme a “la base”. Si en esa “base” no hay ni oscuridad ni luz, si no hay Dios ni Hijo
de Dios -si no hay division- ¢qué ocurre? ;Diria usted que “la base” es movimiento?

DB: Podria ser, si. EI movimiento es indiviso.

K: No, yo digo que hay un movimiento en la oscuridad.

DB: Si, pero dijimos que no existe una division de oscuridad y luz. No obstante, usted dice que hay movimiento.

K: Si. ¢Diria usted que “la base” es movimiento infinito?

DB: Si.

K: ¢Qué significa eso?

DB: Bueno, es dificil de expresar.

K: Sigamos investigandolo; expresémoslo. ;Qué es el movimiento? Aparte del movimiento de aqui hacia alla,
aparte del tiempo, ;existe algin otro movimiento?

DB: Si.

K: Existe. EI movimiento psicologico del ser al devenir. Estd el movimiento de la distancia, el movimiento del
tiempo. Decimos que ésas son todas divisiones. ;Hay un movimiento que en si mismo no tenga division alguna?
Cuando uno ha afirmado que la division no existe, ;hay, con absoluta certeza, un movimiento asi?

DB: ¢Esta usted diciendo que cuando no hay division, ese movimiento esta ahi?

K: Si, y dije -“X” dice- que es “la base”.

DB: Correcto.

K: ¢Diria usted que ello no tiene fin ni comienzo?

DB: Si.

K: Lo cual otra vez significa tiempo.

DB: ¢Puede uno decir que ese movimiento no tiene forma?

K: No tiene forma, todo eso. Quiero avanzar un poco mas. Lo que estoy averiguando es lo siguiente: dijimos que
cuando uno ha afirmado que la division no existe, esto implica no division en el movimiento.

DB: Que fluye sin division.

K: Si, es un movimiento en el cual la divisidn no existe. ¢(Capto la significacion de eso? ;Comprendo la
profundidad de esa afirmacion? Un movimiento en el que no hay division, lo cual quiere decir que en él no hay
tiempo ni distancia tal como los conocemos. Absolutamente ningun elemento de tiempo. Trato de ver, entonces, si
ese movimiento esta rodeando al hombre.

DB: Si lo esta envolviendo.

K: Esto es lo que quiero averiguar. Me intereso en el ser humano, en la humanidad, que soy yo mismo. “X” ha
hecho algunas declaraciones, y yo he captado una que parece absolutamente verdadera: que la divisidn no existe.
Lo cual quiere decir que no existe una accion que sea divisiva.

DB: Si.

K: Veo eso. Y también pregunto: ;Ese movimiento es sin tiempo, etc.? Parece que eso es el mundo, ;entiende?

DB: El universo.

K: El universo, el cosmos, lo total.

DB: La totalidad.

K: La totalidad. ;{No hay una declaracion en el mundo religioso judio: “Solamente Dios puede decir 'yo soy”?

DB: Bueno, ése es el modo en que el lenguaje esta construido. No es necesario afirmarlo.

K: No, comprendo. ¢Entiende a qué estoy tratando de Ilegar?

DB: Si, que s6lo este movimiento existe.

K: ¢Puede la mente pertenecer a ese movimiento? Porque ese movimiento es intemporal y, por lo tanto, inmortal.
DB: Si, en el movimiento no existe la muerte; en cuanto la mente participa en ese movimiento, le ocurre lo mismo.
K: ¢Comprende lo que estoy diciendo?

DB: Si, ¢pero qué es lo que muere cuando muere el individuo?

K: Eso no significa nada, porque una vez que he comprendido que la divisién no existe...

DB: ...entonces la muerte carece de importancia.

K: La muerte nada significa.

DB: Sigue teniendo un significado en algln otro contexto.



K: Oh, el cese del cuerpo; eso es totalmente trivial. ;Pero usted comprende? Yo quiero aprehender el significado
profundo de la afirmacion que sostiene la inexistencia de la division; esa afirmacion ha roto el hechizo de mi
oscuridad, y veo que existe un movimiento, y eso es todo. Lo cual quiere decir que la muerte significa muy poco.
DB: Si.

K: Uno ha abolido totalmente el miedo a la muerte.

DB: Si, comprendo que cuando la mente participa de ese movimiento, entonces la mente es ese movimiento.

K: jEso es todo! La mente es ese movimiento.

DB: ¢Diria usted que la materia es también ese movimiento?

K: Si, diria que todo lo es. En mi oscuridad he escuchado a “X”. Eso es sumamente importante. Y su claridad ha
roto mi hechizo. Cuando él dijo que la division no existe, abolié la division entre la vida y la muerte. No sé si usted
ve esto.

DB: Si.

K: Uno jamés puede decir, entonces: “Yo soy inmortal”. jEs tan infantil!

DB: Si, ésa es la division.

K: Ni decir, “Yo estoy buscando la inmortalidad”. O, “Estoy deviniendo esto o aquello”. Hemos eliminado todo el
sentido de moverse en la oscuridad.

I: ¢ Cudl seria, entonces, el significado del mundo? ¢ Tiene alguna significacion?

K: ¢El mundo?

I: Con el hombre.

DB: ¢Quiere usted decir la sociedad?

I: Si; parece que cuando usted hace esa afirmacién que la division no existe, y que la vida es la muerte, ¢;cual es,
entonces, el significado del hombre con toda su lucha...?

K: El hombre en la oscuridad. ¢Qué importancia tiene eso? Es como luchar en una habitacion cerrada. Ese es todo
el punto.

DB: La significacion puede surgir solamente cuando la oscuridad se disipa.

K: Por supuesto.

I: El Gnico significado es la disipacion de la oscuridad.

K: Oh, no, no.

DB: ¢No vamos a decir que algo mas puede hacerse, fuera de disipar la oscuridad?

K: He escuchado muy atentamente todo lo que dice usted, que tiene discernimiento. Lo que usted ha hecho es
disipar el centro. En la oscuridad, yo podia inventar muchas cosas de significacién: que existe la luz, que hay Dios,
que hay belleza, que hay esto y lo de mas alla. Pero eso sigue estando en el area de la oscuridad. Preso en una
habitacion completamente oscura, puedo inventar un montén de cuadros, pero yo quiero dar con algo diferente. (Es
la mente de quien tiene este discernimiento -quien, por lo tanto, disipa la oscuridad y tiene comprension de “la
base” que es movimiento sin tiempo- es esa mente misma el movimiento?

DB: Si, pero ésa no es la totalidad. La mente es el movimiento, pero estamos diciendo que el movimiento es
materia, el movimiento es mente. Y estuvimos afirmando que “la base” puede estar mas alla de la mente universal.
Usted dijo antes que el movimiento, que “la base”, es méas que la mente universal, mas que el vacio.

K: Mucho més; eso dijimos.

DB: Mucho mas. Pero esto tenemos que aclararlo. Decimos que la mente es este movimiento.

K: Si, la mente es el movimiento.

DB: ¢ No estamos diciendo que el movimiento es sélo mente?

K: No, no, no.

DB: Ese es el punto que estaba tratando de rectificar.

K: La mente es el movimiento; mente en el sentido de “la base”.

DB: Pero usted dijo que “la base” se extiende més alla de la mente.

K: Ahora espere un momento; ¢;qué entiende usted por “mas alla de la mente”?

DB: Volviendo a lo que discutiamos hace unos dias: dijimos que tenemos el vacio, la mente universal, y luego “la
base”, que estd més alla de eso.

K: ¢Diria usted que mas alla de eso esta este movimiento?

DB: Si. La mente emerge del movimiento como “base”, y retrocede a “la base™; eso es lo que estamos diciendo.

K: Si, correcto. La mente emerge del movimiento.

DB: Y desaparece de vuelta dentro del movimiento.

K: Eso es verdad. La mente tiene su existencia en el movimiento.

DB: Y la materia también.

K: Completamente de acuerdo. Entonces, a lo que quiero llegar es a esto: Soy un ser humano que se enfrenta a este
terminar y comenzar. Y “X” anula eso.

DB: Si, no es algo fundamental.

K: No es fundamental. Uno de los mayores miedos de la vida, que es la muerte, ha sido eliminado.



DB: Si.

K: ¢Usted ve lo que produce en un ser humano el hecho de que no hay muerte? Significa que la mente no envejece.
Estoy hablando de la mente comun. No sé si estoy comunicando esto.

DB: Vayamos despacio. Usted dice que la mente no envejece, ;pero qué pasa si envejecen las células cerebrales?
K: Cuestiono eso.

DB: ¢Pero como podemos saberlo?

K Porque no hay conflicto, porque no hay tensién, no hay devenir ni movimiento.

DB: Esto es dificil de comunicar con certidumbre.

K: Por supuesto. Uno no puede probar nada de esto.

DB: Pero lo otro, lo que hemos dicho hasta ahora...

K: ...puede ser razonado.

DB: Es racional, y uno también puede percibirlo. Pero ahora est4 usted afirmando algo con respecto a las células
cerebrales, y eso no lo percibo. Podria ser asi, s6lo podria serlo.

K: Pienso que es asi. No lo discutiré. Cuando una mente ha vivido en la oscuridad y se halla en constante
movimiento, hay un desgaste, un deterioro de las células cerebrales.

DB: Podriamos decir que este conflicto sera la causa de que las células se deteriores. Pero alguien podria
argumentar que, aun sin conflicto, las células quizé se deterioran en una proporcién menor. Digamos, por ejemplo,
que si uno fuera a vivir centenares de afos, con el tiempo las células degenerarian, sin importar lo que uno hiciera.
K: Examine esto poco a poco.

DB: Yo puedo aceptar sin dificultad que la proporcién en que las células se deterioran, podria reducirse cuando nos
libramos del conflicto.

K: El deterioro puede retardarse.

DB: Tal vez en gran medida.

K: En gran medida. Noventa por ciento.

DB: Eso podriamos entenderlo. Pero si usted dice ciento por ciento, eso es dificil de entender.

K: Noventa por ciento. Espere un momento. Ese deterioro puede retardarse muy, muy considerablemente. ¢Y qué
significa eso? ¢Qué le ocurre a una mente que no tiene conflicto? ;Qué es esa mente, cual es la cualidad de esa
mente que no tiene problemas? Vea, suponga gque una mente asi vive en un aire puro, incontaminado, con la
apropiada clase de alimentacion, etcétera; ¢ por qué no puede vivir doscientos afios?

DB: Si, eso es posible; algunas personas han llegado a los ciento cincuenta afios, viviendo en un aire muy puro y
alimentandose apropiadamente.

K: Pero ya ve, si esas mismas personas que han vivido ciento cincuenta afios, no hubieran tenido conflicto, podrian
haber vivido mucho maés tiempo.

DB: Podrian. Estuve leyendo sobre el caso de un hombre en Inglaterra, quien vivié hasta cumplir los ciento
cincuenta afios. Los médicos se interesaron en él; lo agasajaron, lo exaltaron, y entonces murié en unos cuantos
dias.

K: iPobre diablo!

I: Krishnaji, usted dice generalmente que cualquier cosa que viva en el tiempo, también muere en el tiempo.

K: Si, pero el cerebro que ha tenido discernimiento total, ha transformado las células.

I: ¢Esta usted dando a entender que aun el cerebro organico no vive mas en el tiempo?

K: No, no introduzca el tiempo todavia. Estamos diciendo que el discernimiento produce una mutacion en las
células cerebrales. Ello implica que estas células ya no estan pensando en términos de tiempo.

I: ¢ De tiempo psicologico?

K: Por supuesto, eso se entiende.

DB: Si entonces no son perturbadas, permaneceran en orden y tal vez se deterioraran méas lentamente. Podriamos
aumentar la edad limite llevandola de ciento cincuenta afios a doscientos, siempre que uno tenga también un vivir
sano en todos los niveles.

K: Si, pero todo eso suena muy trivial.

DB: No parece haber mucha diferencia, aunque es una idea interesante.

K: ¢Y qué si vivo otros cien afios? Estamos tratando de descubrir qué efecto tiene sobre el cerebro este movimiento
extraordinario.

DB: Si. Si decimos que, de alguin modo, el cerebro esta directamente involucrado en este movimiento; eso pondria
orden en el cerebro. Pero fisicamente, hay una real corriente directa.

K: No solo fisicamente.

DB: Sino también mentalmente.

K: Si, en ambos casos. Ello debe tener un efecto extraordinario sobre el cerebro.

I: Usted habl6 anteriormente de la energia. No la energia cotidiana...

K: Dijimos que ese movimiento es energia total. Ahora este discernimiento ha captado, ha visto ese movimiento
extraordinario y es parte de esa energia. Quiero llegar méas cerca de la tierra; he vivido con el miedo a la muerte, el



miedo de no llegar a ser esto o aquello, etcétera. Subitamente veo que no hay division y comprendo toda la cosa.
Por lo tanto, ¢qué le ha sucedido a mi cerebro? ; Comprende?

Veamos algo. Veamos todo esto, no verbalmente sino como una realidad tremenda, como una verdad. Usted ve
esto con todo su corazén, con toda su mente. Esa percepcion misma debe afectar su cerebro.
DB: Si, trae orden.
K: No s6lo orden en la vida sino en el cerebro.
DB: La gente puede comprobar que si uno esta bajo tensién, las células cerebrales comienzan a deteriorarse. Y que
si uno tiene orden en las células del cerebro, entonces ocurre algo por completo diferente.
K: Tengo un sentimiento, sefior -no se ria de ello, puede ser falso, puede ser verdadero- siento que el cerebro jamas
pierde la cualidad de ese movimiento.
DB: Una vez que la posee.
K: Por supuesto. Hablo de la persona que ha pasado por todo esto.
DB: Asi es probable que el cerebro jamas pierda esa cualidad.
K: Por lo tanto, ya no estd mas involucrado en el tiempo.
DB: No estaria ya dominado por el tiempo. EI cerebro, por lo que estuvimos diciendo, no evoluciona en ningln
sentido, es s6lo una confusién. Uno no puede decir que el cerebro humano haya evolucionado durante los ultimos
diez mil afios. Vemos que la ciencia, el conocimiento ha evolucionado, pero la gente percibia la vida hace varios
miles de afios exactamente igual que ahora.
K: Yo quiero descubrir algo: en ese vacio silencioso por el que pasamos, ¢esta el cerebro absolutamente quieto?
Quieto en el sentido de que no hay movimiento.
DB: No absolutamente. La sangre circula por el cerebro.
K: No estamos hablando de eso.
DB: ¢ Qué clase de movimiento estamos discutiendo?
K: Estoy hablando del movimiento del pensar, el movimiento de cualquier reaccién.
DB: Si. No hay movimiento en que el cerebro se mueva independientemente. Usted decia que existe el movimiento
de lo total, pero el cerebro no se dispara por su propia cuenta como pensamiento.
K: Vea, uno ha abolido la muerte, lo cual es algo tremendamente significativo. Y entonces digo: ¢(Qué es el
cerebro, qué es la mente cuando la muerte no existe? ¢Entiende? El cerebro ha experimentado una operacion
quirdrgica.
DB: Dijimos que el cerebro tiene continuamente ahi, en el trasfondo, la nocidn de la muerte, y que esa nocion esta
perturbando constantemente al cerebro, porque ésta se anticipa a la muerte y esta tratando de detenerla.
K: Trata de detener su propio fin, etcétera.
DB: Se anticipa a todo eso y piensa gque debe detenerlo, pero no puede.
K: No puede.
DB: Y, por tanto, tiene un problema.
K: Una constante lucha por ello. Asi que todo eso ha llegado a su fin. jQué cosa extraordinaria ha ocurrido! ;Cémo
afecta eso mi vida cotidiana, ya que tengo que vivir en esta tierra? Mi vida cotidiana es agresién, es este eterno
devenir, este esforzarse tras del éxito, todo eso ha desaparecido. Proseguiremos con esto, pero hoy hemos
comprendido muchisimo.
DB: Al introducir la cuestién de la vida cotidiana, usted podria introducir la cuestion de la compasion.
K: Por supuesto. ¢Ese movimiento es la compasion?
DB: El movimiento estaria mas alla.
K: Asi es. Por eso uno debe ser tremendamente cuidadoso.
DB: Digamos, entonces, que la compasion podria emerger de ese movimiento.

17 de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



El discernimiento, ¢puede ser despertado en otro?

KRISHNAMURTI: Estuvimos discutiendo qué es lo que implica para el cerebro estar sin movimiento. Cuando un
ser humano ha estado siguiendo el sendero del devenir y ha pasado por todo eso, y por este sentimiento de vacio,
silencio y energia, ha abandonado casi todo y llega al punto, a “la base”. ;Como afecta, entonces, este
discernimiento su vida cotidiana? ;Cudl es su relacién con la sociedad? ¢ Cual es su accién con respecto a la guerra,
y a todo el mundo, un mundo que realmente esta viviendo y luchando en la oscuridad? ¢Cuél es su accion? Yo
diria, como estuvimos de acuerdo la vez pasada, que esa accion es no-movimiento.

DAVID BOHM: Si, antes dijimos que “la base” era el movimiento sin division.

K: Sin division. Si, de acuerdo.

DB: En cierto sentido, parece inconsistente decir no-movimiento, mientras uno sostiene que “la base” es
movimiento.

K: Si, “la base” es movimiento. ¢Diria usted que el hombre promedio, educado, refinado, con todas sus
desagradables actividades, esta constantemente en movimiento?

DB: Bueno, cierta clase de movimiento.

K: Un movimiento en el tiempo.

DB: Si.

K: Un movimiento en el devenir. Pero estamos discutiendo acerca del hombre que ha hollado ese sendero (si se me
permite usar la palabra) y llega a ese punto. A partir de aqui, ¢cual es su accion? Dijimos que es no-accion,
no-movimiento. ;Qué significa eso?

DB: Significa, como usted dijo, no tomar parte en este proceso del devenir.

K: Por supuesto. Eso es obvio. Si no toma parte en este proceso, ¢qué papel juega? ¢ El de la completa no-accion?
DB: No esta claro por qué deberia usted Ilamaria no-accion. Podriamos pensar que es una accion de otra clase, una
accion que no participa en el proceso del devenir.

K: No es el devenir.

DB: Pero puede seguir siendo una accién.

K: El todavia tiene que vivir en el mundo.

DB: En un sentido, cualquier cosa que uno haga es accién, pero la accién de ese hombre no esta dirigida hacia el
proceso ilusorio, no esta involucrada en él, sino que estaria dirigida hacia lo que sustenta este proceso ilusorio. Tal
vez estaria dirigida hacia la consideracion del rumbo incorrecto que continuamente esta surgiendo de “la base”.
¢De acuerdo?

K: Si, si. Ya ve, diversas religiones han descrito a un hombre que se ha liberado, que esta iluminado, que ha
alcanzado una cosa u otra. Han descrito con gran claridad -especialmente en los libros religiosos hindles- el modo
en gue ese hombre camina, su apariencia, su manera de hablar, todo el estado de su ser. Pienso que ésa es
meramente una descripcién poética que...

DB: ¢Usted piensa que es imaginacién?

K: Pienso que gran parte de ello es imaginacion. He discutido este punto con algunos, y no es asi, no es
imaginacion. Alguien que lo describe, sabe exactamente qué es eso.

DB: ¢Como podria saberlo? No esta claro.

K: ¢Qué es, entonces, un hombre de esa clase? ;Como vive en este mundo? Esta es una pregunta muy interesante si
usted la investiga profundamente. Hay un estado de no-movimiento. O sea, el no-movimiento que hemos
examinado.

DB: No esté claro queé es lo que usted entiende exactamente por “no-movimiento”.

K: Uno se vuelve poético, jpero estoy tratando de evitar eso! A pesar de que seria verdadero, aun poéticamente,
decir: Es como un arbol solitario en un campo. No hay otro arbol, pero ese arbol, cualquiera sea su nombre, esta
ahi.

DB: ¢Pero por qué dice usted, “no-movimiento”?

K: Porque es inamovible.

DB: El arbol permanece ahi, naturalmente.

K: El &rbol es una cosa viviente, en movimiento. No quiero decir eso.

DB: El arbol, en cierto sentido se mueve, pero con respecto al campo esté detenido. Esa es la imagen que tengo.

K: Vea, alguien llega a usted, porque usted ha recorrido el camino del principio al fin. Y ahora, en el final, se
encuentra con una clase por completo diferente de movimiento, que es intemporal y todo eso. Usted se encuentra
ahi. Yo vengo a usted y le pregunto: “;Cuél es ese estado de la mente?” ;Cudl es el estado de su mente, ahora que
usted ha recorrido ese sendero y ha puesto fin a algo y se ha salido completamente de la oscuridad?



DB: Al decir que eso es no-movimiento, ¢da usted a entender que es algo constante?

K: Debe serlo... Pero, ;qué entiende usted por constante? ;Continuo?

DB: No, no.

K: ¢Quiere decir que es...

INTERLOCUTOR: ... estatico?

K: jOh, no!

DB: Quiero decir que se yergue firme, que esta ahi ininterrumpidamente como algo total. Ese es, en realidad, el
significado literal.

K: ¢Es es0?

DB: Esa es la imagen que uno tiene también del arbol. Es el cuadro que el &rbol en el campo sugiere.

K: Si. Lo sé. Eso es demasiado romantico y poético, y se vuelve mas bien ilusorio. Es una imagen atractiva, pero
apartémonos de ella. (Qué es esa mente? ;Cual es la cualidad de esa mente que, partiendo desde el comienzo, ha
perseguido el devenir y ha pasado por todo ese centro de oscuridad, el cual finalmente ha sido eliminado? Esa
mente debe ser por completo distinta. Ahora bien, ;qué hace, o no hace, una mente asi, en el mundo que sigue en la
oscuridad?

DB: Es indudable que la mente no hace nada, no entra en el movimiento de ese mundo.

K: De acuerdo.

DB: Y en un sentido, decimos que es constante; no esté fija, pero no se mueve.

K: ¢Es estéatica?

DB: No, no es estatica. Es constante, lo cual, en cierto sentido, es también movimiento. Hay una constancia que no
es meramente estatica y que, al mismo tiempo, es también movimiento.

K: Dijimos que ese movimiento no es el movimiento del devenir.

DB: Si, es el movimiento de “la base”, el cual es completamente libre.

K: ¢Qué le ha sucedido a esa mente? Examinémoslo un poco méas. No hay en ella ansiedad ni temor. Las palabras
“compasién” y “amor” estan mas alla de eso. ¢Correcto?

DB: Pero pueden emerger desde esta “base”.

K: Siendo la mente nada (nothing), ninguna cosa (not a thing), y estando, por consiguiente, vacia de conocimientos,
;estaria siempre actuando en la luz del discernimiento total?

DB: Estaria penetrada, si no siempre, por la cualidad de ese discernimiento.

K: Si, eso es lo que quiero decir.

DB: Al decir “siempre” introducimos el tiempo.

K: Quite la palabra.

DB: Yo emplearia “constantemente”.

K: Si, constantemente; usemos la palabra “constante”.

DB: Es un poco mejor, pero no lo bastante buena.

K: Si. Usemos esa palabra. La mente actGa de manera constante en esa luz, en ese destello del discernimiento total.
Creo que asi es correcto. ¢Qué significa, entonces, eso en la vida cotidiana de uno? ;Cémo se gana uno la
subsistencia?

DB: Ese, seguramente, seria otro punto. Uno tendria que hallar un modo de permanecer vivo.

K: Permanecer vivo. Por eso es que yo digo esto; tal como se desenvuelve la civilizacion, la mendicidad no esta
permitida.

DB: Es un delito. Uno tiene que encontrar algin modo de mantenerse vivo.

K: ¢Qué hara él, entonces? No tiene una profesion, ninguna habilidad especial, ningin dinero con el cual pueda
comprar cosas.

DB: Bueno, ¢no seria posible para esta mente ganar lo bastante como para obtener lo que necesita a fin de
mantenerse viva?

K: ¢Cémo?

I: ¢Por qué no tiene €l alguna habilidad para ganarse la vida?

K: ¢Por qué deberia tener habilidad? ¢Por qué debe uno tener habilidad a fin de ganarse la subsistencia? Usted dice
eso, y otro hombre dice: “;Por qué debo yo tener habilidad, de cualquier clase que sea?” Solo estoy discutiendo,
investigando esto.

DB: Supongamos que usted tuviera que cuidar de si mismo; necesitaria cierta destreza en algo. Si estuviera
viviendo solo, en una cueva, usted sabe...

K: jAh, yo no quiero una cueva!

DB: Lo sé. Pero, quienquiera que sea, él tiene que vivir en alguna parte; él necesita cierta habilidad para encontrar
la comida que le hace falta. Vea, si todos fueran a decir que no se requiere ninguna habilidad, entonces sucumbiria
la raza humana.

K: No estoy seguro.

DB: Bueno, ¢qué ocurriria entonces?



K: A eso estoy llegando. La destreza implica, como dijimos, conocimiento; del conocimiento viene la experiencia
Yy, poco a poco, uno desarrolla una destreza, la cual le da a uno la oportunidad de ganarse la subsistencia, ya sea una
miseria 0 un dineral. Pero este hombre dice que puede haber una manera diferente de vivir y de ganarse la vida.
Estamos acostumbrados a un patrén, y él dice: “Vea, ese patron puede ser totalmente falso”.

DB: Depende de lo que usted entienda por destreza. Por ejemplo, supongamos que tiene que manejar un automovil;
seguramente eso requiere cierta destreza.

K: Si.

DB: ¢Va él a manejarlo sin tal destreza?

K: Seria mejor que yo examinara cuidadosamente la palabra “destreza”.

DB: Si. Entiendo que “destreza” podria tener un significado impropio, como el de ser muy diestro en ganar dinero.
K: Entonces, este hombre no es avaricioso, no es afecto al dinero, no esta atesorando para el futuro, no tiene
seguros de ninguna clase. Pero tiene que vivir. Cuando usamos la palabra “destreza” con el significado de manejar
un automovil. . .

DB: ...o el de ser un carpintero... Si todos esos tipos de destreza desaparecieran, la vida seria imposible.

K: Toda la cosa se vendria abajo.

DB: Si.

K: No estoy seguro. ;Queremos decir que esa clase de destreza debe ser negada?

DB: No puede significar eso.

K: No, seria demasiado tonto.

DB: jPero entonces unos se vuelven muy diestros en conseguir que otros les provean de dinero!

I: ¢Es que ahora hemos hecho una division entre el vivir y la destreza, entre la destreza y el trabajo, entre el vivir y
el ganarse la vida?

K: iDe eso se trata! Yo necesito alimentarme, necesito ropa, necesito un techo.

I: ¢Pero es necesaria la division? Tal como ahora esta constituida la sociedad, tenemos una division entre el vivir y
el trabajar.

K: Hemos pasado por todo eso. Estamos hablando de un hombre que ha pasado por todo eso y ha regresado al
mundo, y dice: “Heme aqui”. ;Cudl es su relacién con la sociedad y qué ha de hacer? ;Tiene él relacion alguna con
la sociedad?

DB: No la tiene en un sentido profundo o fundamental, aunque hay una relacion superficial que necesita tener.

K: Muy bien. Un contacto superficial con el mundo.

DB: Tiene que obedecer las leyes, tiene que seguir las sefiales del transito.

K: De acuerdo. Pero yo quiero descubrir qué es lo que él ha de hacer. ¢Escribir? ;Hablar? Eso implica habilidad.
DB: ¢Seguramente ese tipo de destreza no necesita ser perjudicial?

K: Es justamente lo que estoy preguntando.

DB: Es como las otras destrezas; como la carpinteria.

K: Si. Esa clase de destreza. ¢Pero qué es lo que él ha de hacer? Pienso si podriamos descubrir la cualidad de una
mente que ha pasado por todo eso del principio al fin, por todo lo que hemos tratado en nuestras recientes
discusiones; la mente de ese hombre es por completo diferente, aunque €l esté en el mundo. (Cémo considera al
mundo? Usted, ese hombre, ha llegado y ha regresado -éstos son términos aproximados- y yo soy un hombre
comun que vive en este mundo. ;Qué relacion tiene, entonces, usted conmigo? Obviamente ninguna, porque yo
estoy viviendo en un mundo de oscuridad y usted no. De modo que su relacion conmigo s6lo puede existir cuando
yo salgo de eso, cuando la oscuridad se termina.

DB: Si.

K: Sélo existe eso, no hay una relacion. Pero ahora lo que hay entre usted y yo es una division. Y yo lo miro con
mis 0jos, que estan habituados a la division y a la oscuridad; pero usted no lo esta. Y, a pesar de eso, usted tiene
que tener algln contacto conmigo. Por superficial, por ligera que sea, usted tiene que tener cierta relacién conmigo.
¢Es compasidn esa relacién, y no algo que yo traduzco como compasion? Desde mi oscuridad yo no puedo juzgar
qué es la compasion, ¢verdad?

DB: Si, una cosa se desprende de la otra.

K: Yo no sé qué es su amor ni qué es su compasion, porque éste es el Unico amor, la Gnica compasion que he
conocido. ¢Qué hago, entonces, con usted?

DB: ¢De quién estamos hablando ahora? jNo esta claro para mi sobre quién estamos discutiendo!

K: Usted -0 “X”- ha pasado por todo eso y regresa.

DB: Entonces, ¢por qué “Y” no ha hecho lo mismo?

K: “Y” no lo ha hecho. “Y” pregunta: “;Quién es usted?”. Usted parece ser muy diferente. Su manera de considerar
la vida es diferente. ,Qué hard, entonces, “Y” con “X”? Esa es la pregunta. No qué hara “X” con “Y”. No sé si lo
expreso claramente.

DB: Si, comprendo. ¢Qué hara “Y” con “X”?



K: Hasta ahora nuestra pregunta ha sido: ;Qué hard “X” con “Y”?, pero creo que ésa es una pregunta erronea. ¢ Qué
hard “Y” con “X”? Pienso que en general, “Y” le rendiria culto, lo mataria o no le prestarla atencion. ;Correcto?
DB: Si.

K: Si “Y” le rinde culto a “X”, entonces todo es muy simple: él tiene las cosas atractivas del mundo. Pero eso no
contesta mi pregunta. Pregunto no s6lo qué hara “Y” con “X”, sino qué hara “X” con “Y”. El requerimiento de “X”
es: “Mira, sal de esta oscuridad; en la oscuridad no hay respuesta; por lo tanto, tienes que salir”. No importa qué
expresion usemos: salir, disipar, librarse de la oscuridad, etc. Y entonces “Y” dice: “Ayldeme, muéstreme el
modo”, y esta otra vez de vuelta en la oscuridad, ¢entiende? ¢ Qué hard, entonces, “Y” con respecto a “X”?

DB: No alcanzo a ver que “Y” pueda hacer mucho, excepto lo que usted menciono: rendirle culto o alguna de esas
otras cosas.

K: Matar o negar a “X”.

DB: Pero si en “X” opera la compasion...

K: Si, “X” es eso. El ni siquiera lo llamara compasion.

DB: No, pero nosotros lo llamamos asi. Entonces “X” trabajara para encontrar una manera de penetrar la oscuridad.
K: jEspere! ¢Entonces la ocupacion de “X” es trabajar en relacion con la oscuridad?

DB: Descubrir el modo de penetrar la oscuridad.

K: De esa manera él se esta ganando la vida.

DB: Bueno, posiblemente.

K: No, estoy hablando en serio.

DB: Depende de lo que la gente esté dispuesta a pagar por eso.

K: No es broma. Lo digo seriamente.

DB: Es posible que sea como usted dice.

K: Probablemente “X” es el maestro. “X” se halla fuera de la sociedad, no esta relacionado con este campo de la
oscuridad y le dice a la gente: “Salgan de la oscuridad”. ;Qué hay de malo en eso?

DB: Nada hay de malo en eso.

K: Esos son los medios de vida que tiene X.

DB: Eso esta perfectamente bien en tanto él trabaja. Por supuesto, si hubiera un monton de gente como “X”, tendria
que existir cierto limite.

K: No, sefior. ; Qué sucederia si hubiera una gran cantidad de personas como “X"?

DB: Esa es una pregunta interesante. Pienso que ocurriria algo revolucionario.

K: Es exactamente eso.

DB: Toda la cosa experimentaria una transformacion.

K: Si. Si hubiera gran cantidad de personas asi, ellas no estarian divididas. Ese es el punto. ¢Correcto?

DB: Pienso que, aun cuando hubiera diez o quince personas que no estuvieran divididas, éstas ejercerian una fuerza
como jamas se ha visto en nuestra historia.

K: jTremenda! Eso es cierto.

DB: Porque no creo que eso haya ocurrido jamas, que hubiera diez personas no divididas.

K: Esa es la ocupacion de “X” en la vida. El dice que es la tnica cosa: un grupo de esos diez “X” producira una
clase por completo diferente de revolucion. ¢ Tolerara eso la sociedad?

DB: Ellos tendran esta extrema inteligencia y sabran encontrar el modo de hacerlo.

K: Por supuesto.

DB: La sociedad lo tolerara porque los “X” seran lo bastante inteligentes como para no provocar a la sociedad, y la
sociedad no reaccionara hasta que sea demasiado tarde.

K: De acuerdo. Usted acaba de decir algo que realmente esta sucediendo. ¢Diria, entonces, que la funcién de
muchos “X” es despertar a los seres humanos a esa inteligencia que disipara la oscuridad? Y que éste es el modo
en que los “X” se ganan la vida?

DB: Si.

K: Entonces existen esas personas que en la oscuridad cultivan esto y explotan a la gente, pero estan los “X” que no
explotan. Muy bien. Eso parece muy simple, pero no creo que todo sea asi de simple.

DB: Correcto.

K: ¢Es ésa la tnica funcion de “X”?

DB: Bueno, es realmente una funcion dificil.

K: Pero yo quiero descubrir algo mucho mas profundo que la mera funcion.

DB: Si, la funcion no es suficiente.

K: De eso se trata. Aparte de la funcion, ¢€él qué tiene que hacer? “X” le dice a “Y™”: “Escucha”. Y entonces “Y” se
toma tiempo y, poco a poco, al cabo de algun tiempo, quizéas despertard y se alejara de la oscuridad. ¢Y es eso todo
lo que “X” va a hacer en la vida?

DB: Eso so6lo puede ser la consecuencia de algo mas profundo.

K: Lo més profundo es todo eso: “la base”.



DB: Si, “la base”.

K: ¢Pero eso es todo lo que él tiene que hacer en este mundo? ;Sélo ensefiarle a la gente como salir de la
oscuridad?

DB: Por el momento ésa parece ser la principal tarea, en el sentido de que si esto no ocurre, mas tarde 0 mas
temprano, toda la sociedad se vendra abajo. Podriamos preguntarnos si, en algin sentido, él necesita ser mas
profundamente creativo.

K: ¢Qué es eso?

DB: Bueno, esto no esté claro.

K: Supongamos que usted es “X”, y que tiene un campo enorme en el cual operar, no meramente ensefiandome,
sino teniendo este extraordinario movimiento que no es del tiempo. O sea: usted posee esta abundante energia, y ha
producido todo eso para ensefiarme a salir de la oscuridad.

DB: Ello puede ser solamente una parte.

K: ¢Qué hace, entonces, el resto de esa energia?, ¢entiende? No sé si estoy comunicando esto.

DB: Bueno, es lo que yo intentaba sugerir al hablar de alguna accién creativa que tendria lugar méas alla de esto.

K: Si, mas alla de esto. Usted puede escribir, puede predicar, puede curar, puede hacer eso y aquello, pero todas
esas actividades son mas bien triviales. Usted posee alguna otra cosa. ¢Es que yo le he reducido a usted, “X”, a mi
propia insignificancia? Usted no puede ser reducido de ese modo. Mi insignificancia dice: “Usted debe hacer algo.
Usted debe predicar, escribir, curar, hacer alguna cosa para ayudarme a salir de esto”. ¢Correcto? Usted accede a
ello en una escala muy pequefia, pero tiene algo que es mucho mas que eso, algo inmenso. ¢Comprende lo que
quiero decir?

DB: Si. {Qué ocurre, entonces?

K: ¢Como esta operando esta inmensidad sobre “Y”?

DB: ¢Esta usted sugiriendo que hay alguna accién mas directa?

K: O hay una accion mas directa, o “X” esta haciendo algo por completo diferente para influir en la conciencia
humana.

DB: ¢Qué podria ser esto?

K: Porgue “X” no esta “satisfecho” con el mero predicar y hablar. Esa inmensidad que él es, debe tener un efecto,
debe hacer algo.

DB: (Esta usted diciendo “debe” con el significado de sentir que es necesario hacerlo, o esta diciendo “debe” en el
sentido de que es inevitable que asi sea?

K: Esa inmensidad debe actuar.

DB: Debe necesariamente hacerlo. ¢Pero cémo afectara eso a la humanidad? Vea, cuando usted dice esto, ello
podria sugerir a la gente que hay una especie de efecto extrasensorio que se expande.

K: Eso es lo que estoy tratando de captar.

DB: Si.

K: Es lo que estoy intentando comunicar.

DB: No meramente mediante las palabras, las actividades o los gestos.

K: Dejemos la actividad. Eso es simple. No se trata sélo de eso, porque esa inmensidad debe...

DB: ...;necesariamente actuar? ;Existe una accion mas directa?

K: No, no. Muy bien. Esa inmensidad, necesariamente tiene otras actividades.

DB: ¢Otras actividades en otros niveles?

K: Si. Otras actividades. Esto se ha traducido en las ensefianzas hindles, como distintos grados de conciencia.

DB: Existen diferentes niveles o grados de accidn.

K: Todo eso es un asunto muy insignificante. ;Qué dice usted, sefior?

DB: Bueno, puesto que la conciencia emerge de “la base”, esta actividad esta afectando, desde “la base”, a toda la
humanidad.

K: Si.

DB: Mucha gente encontrara esto muy dificil de comprender.

K: Yo no estoy interesado en la “mucha gente”. Quiero comprenderlo a usted, “X”, y a mi, “Y”. Esa base, esa
inmensidad, no esta limitada a un asunto tan pequefio e insignificante. No podria estarlo.

DB: “La base” incluye fisicamente a la totalidad del universo.

K: Si, la totalidad del universo, y reducir todo eso a...

DB: ...estas pequefias actividades...

K: ... jes algo tan tonto!

DB: Pienso que eso suscita el interrogante acerca de cual es el significado de la humanidad en el universo, o en “la
base”.

K: Si, asi es.

DB: Porque incluso, la mejor de estas cosas que hemos estado haciendo tiene muy poca significacion a esa escala,
¢verdad?



K: Si, esto sélo abre el capitulo. Pienso que “X” esta haciendo algo, no “haciendo”, pero por su propia existencia...
DB: ... Esta originando la posibilidad de algo?

K: Si. Cuando usted lee acerca de Einstein, ve que él ha hecho posible algo que el hombre no habla descubierto
antes.

DB: Eso podemos verlo muy facilmente porque opera a través de los acostumbrados canales de la sociedad.

K: Si, comprendo. ;Qué es lo que “X” trae aparte de las cosas pequefias? El ponerlo en palabras hace que suene
errobneamente. “X” tiene esa inmensa inteligencia, esa energia, ese algo, y él debe operar a un nivel mas profundo
que el que uno pueda concebir, el cual debe afectar la conciencia de aquellos que estan viviendo en la oscuridad.
DB: Es posible que asi sea. La pregunta es: (Este efecto se notarda de algin modo? Usted entiende,
manifiestamente.

K: Aparentemente no. Si usted escucha las noticias en la radio o en la television y sabe lo que esta sucediendo en
todo el mundo, aparentemente no ocurre de ese modo.

DB: Eso es dificil, y es una cuestion de gran interés.

K: Pero ello debe tener un efecto. Tiene que tenerlo.

DB: ¢Por qué dice que tiene que tenerlo?

K: Porque la luz debe afectar la oscuridad.

DB: Quizas “Y” pueda decir que, viviendo en la oscuridad, él no esta seguro de que haya tal efecto. Podria decir:
“Tal vez lo hay, pero yo deseo que se manifieste”. No viendo nada y estando todavia en la oscuridad, él pregunta
entonces: “;Qué haré?”

K: Comprendo eso. ;Esta usted diciendo, entonces, que la Unica actividad de “X” es solamente la de escribir,
ensefar, etc.?

DB: No. Digo meramente que bien puede ser que la actividad sea mucho mayor, pero que no se manifiesta.

K: ¢{Como podria mostrarse? ;Como podria verla “Y™, que necesita pruebas de esa actividad?

DB: “Y” podria decir algo como esto: Muchas personas han hecho una afirmacién similar, y algunas de ellas,
obviamente, han estado equivocadas. Pero uno necesita decir que ello podria ser verdadero. Vea, hasta ahora,
pienso que las cosas que hemos dicho tienen sentido, y hasta cierto punto se entienden.

K: Si, comprendo todo eso.

DB: Y ahora usted dice algo que va mucho mas lejos. Otras personas han dicho cosas como ésa, y uno siente que
estaban en la senda equivocada, que ellas -0 al menos algunas de esas personas- estaban engafiandose a si mismas.
K: No. “X” dice que nosotros somos muy logicos.

DB: Si, pero en esta etapa de nuestra exploracion, la légica no nos llevara mas lejos.

K: jLo que se dice es muy razonable! Hemos pasado por todo eso. Por tanto, la mente de “X” no esta actuando de
un modo irracional.

DB: Uno diria que, habiendo visto que hasta aqui la cosa fue razonable, “Y” quiza confio en que ésta podria ir mas
alla.

K: Si, eso es lo que estoy tratando de decir.

DB: Por supuesto, no hay pruebas.

K: No.

DB: ¢Podriamos explorar, entonces?

K: Es lo que intento hacer.

I: ¢Qué hay con respecto a las otras actividades de “X”? Dijimos que “X” tiene la funcién de ensefiar, pero que
también tiene otras actividades.

K: Debe tenerlas, necesariamente.

I: ¢Pero qué actividades?

K: No lo sé. Estamos tratando de descubrirlo.

DB: (Esté usted diciendo que, de algin modo, €l hace posible una actividad de “la base” en la conciencia total de la
humanidad, actividad que no habria sido posible sin él?

K: Si.

I: Su contacto con “Y” no es solamente verbal. “Y™ escucha, pero hay alguna otra cualidad...

K: Si, pero “X” dice que todo eso es un asunto muy pequefio e insignificante. Eso, desde luego, se comprende, pero
“X” dice que hay algo mucho mas grande.

I: El efecto de “X” es quizd mucho mayor que lo que pueda expresarse en palabras.

K: Estamos tratando de descubrir qué es eso mas grande que necesariamente debe estar operando.

I: ¢Es algo que aparece en la vida cotidiana de “X"?

K: Si. En su vida cotidiana, “X” aparentemente esta haciendo cosas bastante pequefias: ensefiar, escribir, o lo que
fuere. ¢ Pero eso es todo? Parece tan tonto.

DB: ¢Esta usted diciendo que en la vida diaria, “X” no se ve muy diferente de alguna otra persona?

K: No, aparentemente no.

DB: Pero hay alguna otra cosa que esta ocurriendo y que no se muestra. ;Correcto?



K: Asi es. Cuando “X” habla, puede ser diferente, puede decir cosas de manera diferente, pero...

DB: ...eso no es fundamental, porque hay muchas personas que dicen cosas de manera diferente que otras.

K: Lo sé. jPero este hombre ha pasado por todo eso desde el comienzo mismo! Si un hombre asi tiene toda esa
energia para convocar, el reducirlo todo a estas cosas pequefias e insignificantes, parece ridiculo.

DB: Permitame hacer una pregunta. ;Por qué “la base” requiere que este hombre opere sobre la humanidad? ¢Por
qué no puede “la base” -por asi decirlo- operar directamente sobre la humanidad para poner en orden las cosas?

K- Ah espere un momento, sélo un momento. ;Esta usted preguntando por qué “la base” exige accion?

DB: ¢Por qué exige que un hombre particular influya en la humanidad?

K: Oh, eso puedo explicarlo facilmente. Es parte de la existencia, como las estrellas.

I: ¢Puede la inmensidad actuar directamente sobre la humanidad? ¢ Tiene que instruir a un hombre para que éste
penetre en la conciencia de la humanidad?

K: Estamos hablando de otra cosa. Quiero averiguar si “X” dice: No voy a reducirme solamente al hablar y al
escribir, eso es demasiado pequefio e insignificante. Y la otra pregunta es: ¢;Por qué “la base” necesita de este
hombre? No lo necesita.

DB: Pero cuando él esta aqui, “la base” lo usara.

K: Asi es.

DB: Bueno, ¢seria posible que “la base” hiciera algo para esclarecer esto?

K: Eso es lo que quiero descubrir. Es por eso que estoy diciendo en palabras diferentes que “la base” no necesita
del hombre, sino que el hombre ha alcanzado “la base”.

DB: Si.

K: Entonces “la base” lo esta usando, digamos que lo esta empleando. El es parte de ese movimiento. ¢Es eso todo?
¢Entiende lo que quiero decir? ;Estoy formulando las preguntas equivocadas? ;Por qué deberia él hacer cosa
alguna, excepto esto?

DB: Bueno, tal vez no hace nada.

K: Ese mismo no hacer nada, puede que sea el hacer.

DB: No hacer nada, hace posible la accion de “la base”. Puede que sea eso. Al no hacer nada que tenga un
propdsito especifico.

K: Eso es verdad. Ningun contenido especifico que pueda ser traducido en términos humanos.

DB: Si, pero él sigue estando supremamente activo en el no hacer nada.

I: Para ese hombre, ¢hay una accion que esta mas alla del tiempo?

K: Elesesa...

I: Entonces no podemos pedirle un resultado a ese hombre.

K: El no pide resultados.

I: Pero “Y” necesita un resultado.

K: No. Tal vez “X” dice: Me concierne hablar, etc., lo cual es algo muy insignificante. Pero existe un campo vasto
gue debe afectar a la humanidad total.

DB: Hay una analogia que tal vez no sea muy buena, pero podemos considerarla. En quimica, un catalizador hace
posible cierta accién no tomando él mismo parte en ella, sino siendo meramente lo que es.

K: Si. ¢Es eso lo que ocurre? Incluso ése es un asunto muy insignificante.

DB: Si.

I: Y aun ahi, “Y” diria que eso no esta sucediendo, porgue el mundo continda en la confusién. Por lo tanto, ¢;existe
en el mundo una prueba de la actividad de ese hombre?

K: “X” dice que lo lamenta, pero que ése no es en absoluto un problema. No le interesa probar nada. No se trata de
un problema técnico o matematico para ser demostrado y confirmado. “X” dice que él ha recorrido el camino desde
el principio del hombre hasta el fin mismo del hombre, y que hay un movimiento que es intemporal: “la base”, que
es el universo, el cosmos, todo. Y “la base” no necesita del hombre, pero el hombre ha dado con ella. Y él sigue
siendo un hombre en el mundo, que dice: “Escribo y hago una cosa u otra”, no para demostrar la existencia de “la
base”, ni para hacer alguna cosa especifica. “X” hace eso simplemente a causa de la compasion. Pero existe un
movimiento mas grande, que necesariamente juega un papel en el mundo.

I: EI movimiento mas grande, ¢juega un papel a través de “X”?

K: Obviamente. “X” dice que hay alguna otra cosa operando, la cual no puede ser expresada en palabras. El
pregunta: “;Qué he de hacer?”. No hay nada que un hombre como “Y” pueda comprender. El lo traducira
inmediatamente a alguna clase de cosa ilusoria. Pero “X” dice que hay otra cosa. De lo contrario, jtodo es tan
infantil!

DB: Pienso que la opinidn general que hoy cobra fuerza entre la gente, es que el universo no tiene sentido, que se
mueve de cualquier modo, que las cosas meramente suceden y que ninguna de ellas tiene significacion alguna.

K: Ninguna de ellas tiene significacién para el hombre que esta aqui, pero el hombre que esta alla -relativamente
hablando- dice que la vida esta llena de significacion, una significacion no inventada por el pensamiento.



Muy bien, dejemos la inmensidad y todo eso. “X” dice que tal vez habra diez personas con este discernimiento
total, y que eso podria afectar a la sociedad. Ello no serd& comunismo, socialismo, esta 0 aquella organizacion
politica. Sera algo por completo diferente, basado en la inteligencia y la compasion.

DB: Bueno, si hubiera diez, ellos podrian encontrar el modo de difundir esto mucho mas.

K: A eso estoy tratando de llegar.

DB: ¢ Qué quiere usted decir?

K: “X” trae el universo, pero yo lo traduzco a algo trivial.

DB: ¢Esta usted diciendo que si toda la humanidad viera esto, seria algo muy diferente?

K: jOh, si, por supuesto!

DB: ;Seria una nueva...?

K: ... Seria el paraiso en la tierral

DB: Seria como un organismo de una nueva especie.

K: Por supuesto. Pero vea, no estoy satisfecho con esto.

DB: ¢ Qué es, entonces?

K: No estoy “satisfecho” con dejar que esta inmensidad se reduzca a unas pocas palabras. Parece tan estipido, tan
increible. Usted ve que el hombre, “Y”, se interesa en conceptos como “pruébemelo”, “demuéstremelo”, “;qué
beneficio tiene eso?”, “;afectara eso mi futuro?” ;Entiende? “Y” se interesa en todas esas cosas. jY mira a “X” con
o0jos habituados a esa pequefiez! Por lo tanto, él reduce esa inmensidad a su propia insignificancia, y la pone en un
templo y, en consecuencia, la ha perdido completamente. Pero “X” dice: “Ni siquiera deseo considerar eso; hay
algo tan inmenso, por favor, mirenlo”. Pero “Y” esta siempre traduciendo eso a un deseo de demostraciones,
pruebas o recompensas; siempre se interesa en eso. “X” trae la luz. Eso es todo cuanto puede hacer. ;(No es
suficiente?

DB: ¢ Traer la luz que permitira a otras personas abrirse a la inmensidad?

K: ¢Es asi? Solamente vemos una pequefia parte, pero esa misma pequefia parte se extiende al infinito.

DB: ¢Esa pequefia parte de qué?

K: No. Nosotros vemos la inmensidad sélo como una cosa muy pequefia. Y esa inmensidad es todo el universo. Yo
no puedo sino pensar que eso debe tener algun efecto tremendo sobre “Y”, sobre la sociedad.

DB: Indudablemente, la percepcion de esto debe tener un efecto, pero parece que por el momento eso no esté en la
conciencia de la sociedad.

K: Lo sé.

DB: ¢Pero usted dice que, no obstante, el efecto esta ahi?

K: Si.

I: ¢Esta usted diciendo que la percepcion, incluso de una parte pequefia, es el infinito?

K: Por supuesto, por supuesto.

I: ¢ Esa percepcion es, en si misma, el factor del cambio?

DB: ¢Piensa usted que es posible que una cosa como ésta pueda desviar el curso de la humanidad, apartandola del
camino peligroso que esta tomando?

K: Si, eso es lo que pienso. Pero para que se desvie el curso de la destruccion humana, alguien debe escuchar. ¢(De
acuerdo? Alguien -diez personas- jdeben escuchar!

DB: Si.

K: Escuchar el Ilamado de esa inmensidad.

DB: Asi la inmensidad puede desviar el curso del hombre. El individuo no puede hacerlo.

K: Si. El individuo no puede hacerlo, obviamente. Pero “X”, que se supone es un individuo, ha recorrido este
camino y dice: “Escuchen”. Pero el hombre no escucha.

DB: ¢Es posible, entonces, descubrir cdmo hacer que la gente escuche?

K: iNo, entonces estamos de vuelta en lo mismo!

DB: ¢ Qué quiere usted decir?

K: No actue; usted no tiene que hacer nada.

DB: ¢ Que significa no hacer nada?

K: Yo, como “Y”, me doy cuenta de que cualquier cosa que haga -ya sea que me sacrifique, que practique, que
renuncie- cualquier cosa que haga, sigo viviendo en ese circulo de la oscuridad. Entonces “X” dice: “No actles; no
tienes que hacer nada”. ¢Entiende? Pero eso es traducido por “Y”, quien hace de todo excepto aguardar y ver qué
ocurre. Nosotros debemos proseguir con esto, sefior; de lo contrario, considerado todo desde el punto de vista de
“Y”, no hay ninguna esperanza.

19 de abril de 1980, Ojai, CALIFORNIA



La senilidad y las células cerebrales

KRISHNAMURTI: Me gustarte discutir con usted, y tal vez con Narayan® también, qué es lo que esta sucediendo
con el cerebro humano. Tenemos una sociedad altamente refinada y, no obstante, al mismo tiempo béarbara, con un
egoismo envuelto en toda clase de vestiduras espirituales. Muy en lo profundo, sin embargo, hay un egocentrismo
aterrador. El cerebro del hombre ha estado evolucionando por milenios y milenios; aun asi, ha Illegado a este punto
divisivo, destructivo, que todos conocemos. Por lo tanto, me pregunto si el cerebro humano -no un cerebro en
particular, sino el cerebro humano- se esta deteriorando; si se encuentra en una lenta y firme declinacion. O si uno
puede, en el curso de su vida, producir en el cerebro una completa renovacion de todo esto; una renovacion que sea
pristina, original, incontaminada. He estado reflexionando acerca de esto, y me gustaria discutirlo.

Pienso que el cerebro humano no es un cerebro particular; no me pertenece a mi ni a ningln otro; es el cerebro
humano que ha evolucionado durante millones de afios. Y en esa evolucion ha reunido una experiencia tremenda;
acumul6 conocimientos y todas las crueldades, vulgaridades y brutalidades del egoismo. ¢Hay una posibilidad de
que el cerebro se desprenda de todo esto y se convierta en otra cosa? Porque, aparentemente, estd funcionando
dentro de patrones. Ya sea un patrdn religioso, un patrén cientifico, comercial o familiar, el cerebro esta siempre
operando, funcionando en pequefios circulos estrechos. Esos circulos estan chocando unos con otros, y no parece
haber fin para esto. ;Qué es, entonces, lo que terminara con esta formacion de patrones, de modo tal que el cerebro
no caiga dentro de otros patrones nuevos, sino que rompa con todo el sistema de patrones, ya sean agradables o
desagradables? Después de todo, el cerebro ha experimentado sobre si muchos impactos, retos y presiones, y si no
es capaz de renovarse 0 rejuvenecerse a si mismo, hay muy poca esperanza. ¢Entiende?

DAVID BOHM: Vea, podria presentarse una dificultad. Si uno considera la estructura del cerebro, ve que no es
posible penetrar fisicamente en la estructura.

K: Fisicamente no es posible. Lo sé, hemos discutido esto. ;Qué ha de hacer, entonces, el cerebro? Los
especialistas pueden observarlo, pueden tomar el cerebro muerto de un ser humano y examinarlo, pero eso no
resolvera el problema. ¢De acuerdo?

DB: No, no lo resolvera.

K: ¢Qué ha de hacer, pues, un ser humano, sabiendo que el cerebro no puede ser cambiado desde afuera? El
cientifico, el especialista del cerebro y el neur6logo explican diversas cosas, pero sus explicaciones, sus
investigaciones, no van a resolver esto.

DB: Bueno, no hay evidencias de que puedan hacerlo.

K: Ninguna evidencia.

DB: Algunas personas que hacen biorretroalimentacion piensan que pueden influir sobre el cerebro conectando al
craneo un instrumento para medir los potenciales eléctricos y asi poder observarlos; uno puede también cambiar de
este modo el latido de su corazon, la presién sanguinea y otras cosas. Estas personas han suscitado la esperanza de
gue algo puede hacerse.

K: Pero no han tenido éxito.

DB: No estan llegando muy lejos.

K: Y nosotros no podemos esperar a que estos cientificos y biorretroalimentadores -jLo siento!- resuelvan el
problema. ¢ Qué haremos, entonces?

DB: La pregunta siguiente es si el cerebro puede tener conciencia de su propia estructura.

K: ¢Puede el cerebro ser consciente de su propio movimiento? ;Y puede no s6lo ser consciente de su propio
movimiento, sino tener él mismo la suficiente energia para quebrar todos los patrones y salirse de ellos?

DB: Uno tiene que preguntarse hasta qué punto el cerebro tiene libertad para salirse de los patrones.

K: ¢Qué quiere usted decir?

DB: Vea, usted empieza por decir que el cerebro estd preso en un patrén, y tal vez no sea asi.

K: Pero aparentemente es asi.

DB: Hasta donde podemos verlo. Quizas el cerebro no tenga libertad para evadirse de su prision. Tal vez le falte el
poder.

K: Eso es lo que he dicho; no tiene suficiente energia, poder suficiente.

DB: Puede que no sea capaz de emprender la accion necesaria para salirse de su encierro.

K: Por lo tanto, se ha convertido en su propio prisionero. ¢ Entonces, qué?

DB: Entonces ése es el final.

K: ¢ Es ése el final?

! Mr. G. Narayan, director de la Escuela del Valle de Rishi en la India.



DB: Si eso es cierto, entonces ése es el final; si el cerebro no puede evadirse de su prisidn, entonces tal vez la gente
podria elegir otro modo de resolver el problema.

NARAYAN: EI cerebro estd conectado con los sentidos y el sistema nervioso; hasta cierto punto, la
retroalimentacion esta ahi. ¢Existe otro instrumento al cual el cerebro esté conectado, un instrumento gque tenga un
efecto diferente sobre el cerebro?

K: ¢Qué quiere usted decir con eso? ;Algun otro factor?

N: Algun otro factor en el propio sistema humano. Porque, obviamente, el cerebro se nutre a través de los sentidos,
pero eso no es aun suficiente. ¢Existe algin otro factor interno que provea de energia al cerebro?

K: Vea, quiero discutir esto. El cerebro esta constantemente ocupado en diversos problemas, aferrandose a las
cosas, apagandose, etc. Se halla constantemente en un estado de preocupacion. Ese puede ser el factor central. Y, si
el cerebro no estd ocupado, ¢se vuelve perezoso? Si no esta ocupado, ;puede mantener la energia que se requiere
para romper los patrones?

DB: El primer punto es que si el cerebro no estd ocupado, alguien podria pensar que s6lo toma las cosas con
indolencia.

K: jVolviéndose perezoso y todo eso! No es lo que quiero decir.

DB: Si usted quiere decir no ocupado y, sin embargo, activo...

K: Desde luego, eso es lo que quiero decir.

DB: Entonces tenemos que examinar la naturaleza de la actividad.

K: Si. Este cerebro estd muy ocupado con los conflictos, las luchas, los apegos, temores y placeres. Y esta
ocupacién le da al cerebro su propia energia. Si no esta ocupado, ¢se volvera perezoso, quedara drogado y, en
consecuencia, perdera su elasticidad, por asi decirlo? ;O ese estado de no ocupacién le dard al cerebro la energia
necesaria para romper los patrones?

DB: ;Qué le hace decir que eso podria suceder? Estuvimos discutiendo el otro dia que, cuando el cerebro se
mantiene ocupado con la actividad intelectual y el pensamiento, no se deteriora ni se contrae.

K: En tanto esté activo, pensando, moviéndose.

DB: Pensando de una manera racional; entonces se mantiene fuerte.

K: A eso quiero llegar también. Es decir que, mientras el cerebro esté funcionando, moviéndose, pensando
racionalmente...

DB: ...se mantiene vigoroso. Si inicia un movimiento irracional, queda agotado. También si queda preso en una
rutina comienza a morir.

K: Asi es. Si el cerebro esta preso en cualquier rutina, la rutina de la meditacion, o la rutina de los sacerdotes...

DB: ...o la diaria rutina del granjero...

K: ...del granjero, etcétera, debe embotarse gradualmente.

DB: No s6lo eso. Parece contraerse.

K: Contraerse fisicamente.

DB: ¢ Tal vez mueren algunas de las células?

K: Contraerse fisicamente... Y lo contrario a eso es la eterna ocupacion en toda clase de tareas, por cualquier
persona que realiza un trabajo rutinario... jpensando, pensando, pensando! Y creemos que eso también evita que el
cerebro se contraiga.

DB: Indudablemente, la experiencia parece demostrar que lo hace, de acuerdo con las mediciones que se han
efectuado.

K: Si, lo hace. Asi es.

DB: El cerebro empieza a contraerse a cierta edad. Eso es lo que se ha descubierto y, del mismo modo que cuando
no usamos el cuerpo, los misculos comienzan a perder su flexibilidad...

K: Entonces, ja realizar gran cantidad de ejercicios!

DB: Si, se aconseja ejercitar el cuerpo y ejercitar la mente.

K: Si. Estando preso en cualquier patrdn, en cualquier rutina, en cualquier directiva, el cerebro tiene que contraerse.
DB: ¢Podriamos investigar qué es lo que le hace contraerse?

K: Es bastante simple. La repeticion.

DB: La repeticién es mecanica, y no utiliza realmente la plena capacidad del cerebro.

K: Uno ha advertido que las personas que han gastado afios y afios en la meditacion, son las personas mas
embotadas de la tierra. Y también con los abogados y los profesores hay una amplia evidencia de todo eso.

N: Se ha sugerido que el pensar racional pospone la senilidad. Pero el pensar racional mismo, puede a veces
convertirse en un patrén.

DB: Podria hacerlo. El pensar racional practicado en un area estrecha podria volverse parte del patron también.

K: Por supuesto, por supuesto.

DB: ¢Pero existe algtin otro modo?

K: Investigaremos eso.



DB: Pero en primer lugar, aclaremos las cosas con respecto al cuerpo. Si alguien realiza gran cantidad de ejercicios
fisicos, el cuerpo se mantiene fuerte, pero puede volverse mecanico.

K: Si.

DB: Y, por lo tanto, eso tendria un efecto desfavorable.

N: ¢Y qué hay con respecto a los diversos instrumentos religiosos tradicionales: yoga, tantra, kundalini, etc.?

K: Los conozco. jOh, deben contraer el cerebro a causa de lo que ahi est& sucediendo! Tome el yoga, por ejemplo.
Se acostumbraba no vulgarizarlo, si puedo usar esa palabra. Era mantenido estrictamente para los muy pocos, los
gue no se interesaban en el kundalini y todo eso, sino que se interesaban en llevar una vida moral, ética, una vida
que llamaban espiritual. Vea, quiero llegar a la raiz de esto.

DB: Pienso que hay algo que se relaciona con esto. Parece que antes de que el hombre se organizara como
sociedad, estuvo viviendo en contacto con la naturaleza, y no le era posible vivir en una rutina.

K: No, no le era.

DB: Pero estaba completamente inseguro.

K: ¢Estamos diciendo, entonces, que el propio cerebro se vuelve extraordinariamente activo -no esta preso en un
patrén- si vive en un estado de inseguridad? jSin volverse neur6tico!

DB: Creo que estd mas claro cuando usted dice, “sin volverse neur6tico”; entonces la seguridad llega a ser una
forma de neurosis. Pero yo preferiria que el cerebro viviera sin tener seguridad, sin exigirla, sin exigir ciertos
conocimientos.

K: ¢Estamos diciendo, entonces, que el conocimiento también marchita el cerebro?

DB: Si, cuando es repetitivo y se vuelve mecanico.

K: ¢Pero el conocimiento mismo?

DB: Bueno, ahi tenemos que ser muy cautos. Pienso que el conocimiento tiene una tendencia a volverse mecanico.
O sea, que queda fijo, pero siempre podemos estar aprendiendo, etcétera.

K: jPero aprendiendo desde un centro, aprendiendo como un proceso acumulativo!

DB: Aprendiendo con algo fijo. Aprendemos algo que queda fijo, y después uno aprende a partir de ahi. Si
pudiéramos aprender sin retener nada permanentemente fijo...

K: Aprender y no afiadir. ; Podemos hacer eso?

DB: Si, pienso que al llegar a cierto punto, tenemos que desprendernos de nuestro conocimiento. EI conocimiento
puede ser valido hasta un punto, y luego cesa de ser valido. Se vuelve un obstaculo. Podria decirse que nuestra
civilizacion se estd derrumbando debido a un exceso de conocimientos.

K: Por supuesto.

DB: No descartamos lo que estorba.

N: Muchas formas de conocimiento son aditivas. A menos que uno sepa la cosa anterior, no puede hacer la
siguiente. ¢Diria usted que esa clase de conocimiento es repetitivo?

DB: No, mientras estamos aprendiendo. Pero si sostenemos algin principio, o el centro, si los sostenemos como
algo fijo y decimos que eso no puede cambiar, entonces tal conocimiento se vuelve mecéanico. Pero supongamos,
por ejemplo, que uno tiene que ganarse la vida. La gente debe organizar la sociedad, etcétera, y necesita del
conocimiento.

K: Pero ahi afladimos mas y mas conocimientos.

DB: Correcto. También podemos desembarazarnos de algunos.

K: Por supuesto.

DB: Algunos estorban. Ahi la cosa se esta moviendo continuamente.

K: Si, pero aparte de eso, yo pregunto acerca del conocimiento mismo.

DB: ¢Quiere usted decir el conocimiento sin este contenido?

K: Si, la mente que conoce.

DB: La mente que tan sdlo quiere conocimiento; ¢es eso lo que estd usted diciendo? ¢EI conocimiento por si
mismo?

K: Si. Quiero cuestionar toda la idea de adquirir conocimientos.

DB: Pero otra vez eso no esta muy claro, porque aceptamos la necesidad de algunos conocimientos.

K: Por supuesto, en cierto nivel.

DB: No esté claro, entonces, qué clase de conocimiento es el que esta usted cuestionando.

K: Estoy cuestionando la experiencia que deja tras de si conocimiento, que deja una huella.

DB: Si, ¢pero qué clase de huella? ;Una huella psicol6gica?

K: Psicoldgica, desde luego.

DB: Usted esta cuestionando esto, y no el conocimiento de la técnica, la materia, etc. Pero vea, cuando usa la
expresion “conocimiento por si mismo”, eso tiende a incluir la totalidad del conocimiento.

K: Hemos dicho que, en cierto nivel, el conocimiento es esencial; ahi puede usted sumar y restar, conservar o
cambiar. Pero yo estoy preguntando si el conocimiento psicol6gico no es, en si mismo, un factor que contribuye a
que el cerebro se contraiga.



DB (Qué es lo que usted entiende por conocimiento psicolégico? ¢Los conocimientos acerca de la mente, los
conocimientos acerca de mi mismo?

K: Si. Los conocimientos acerca de mi mismo, y el vivir a base de esos conocimientos, acumulandolos.

DB: De modo que si uno contintia acumulando conocimientos acerca de si mismo o acerca de las relaciones...

K: ...Si, acerca de las relaciones. Es eso. ¢Diria usted que un conocimiento asi ayuda al cerebro? ;O lo vuelve en
cierto modo inactivo, hace que se contraiga?

DB: Lo introduce en una rutina.

K: Si.

DB: Pero uno deberia ver qué es lo que en este conocimiento ocasiona las dificultades.

K: ¢Qué es este conocimiento que causa tantas dificultades? En la relacién, ese conocimiento crea perturbaciones.
DB: Si, estorba porque queda fijo.

K: Si yo tengo una imagen acerca de alguien, es obvio que ese conocimiento va a impedir nuestra relacion. Se
convierte en un patron.

DB: Si, los conocimientos acerca de mi mismo y acerca de él, y de como estamos relacionados, constituyen un
patrén.

K: Y, por tanto, eso se convierte en una rutina y asi el cerebro pierde su energia.

DB: Si, se me ocurre que la rutina en esa area es mas peligrosa que la rutina en, digamos, el area del trabajo
cotidiano.

K: Correcto.

DB: Y si la rutina en el trabajo corriente puede contraer el cerebro, entonces en esa area podria hacer alguna cosa
peor, porque es mucho mayor el efecto que tiene.

K: ¢Puede el cerebro, en cuestiones psicoldgicas, estar enteramente libre de esta clase de conocimiento? jMire! Soy
un comerciante, subo al automovil, al autobus, al taxi o al metro, y estoy pensando en lo que voy a hacer, con quién
voy a encontrarme en relacion con los negocios. Mi mente esta todo el tiempo viviendo en esa area. Después llego
a mi casa; estdn mi esposa y los hijos, sexo y todo eso. Eso también se convierte en un conocimiento psicoldgico
desde el cual estoy actuando. Esta, pues, el conocimiento de mis intereses comerciales, y también el conocimiento
con respecto a mi esposa y a mis reacciones en la relacién. Estos dos conocimientos se contradicen, a menos que yo
no me dé cuenta de ellos y siga meramente en la rutina. Si me doy cuenta de ambos conocimientos, eso se vuelve
un factor de perturbacion.

DB: La gente encuentra que también esto es una rutina. Se aburre con ello y comienza a...

K: ...a divorciarse, jy entonces empieza todo el circo!

DB: Puede que tengan la esperanza de que, al ocuparse con alguna otra cosa, podran salir de su aburrimiento.

K: Si, yendo a la iglesia, etc. Cualquier escape es una ocupacién. Por eso pregunto si este conocimiento psicolégico
no es un factor que contribuye a que el cerebro se contraiga.

DB: Podria ser un factor.

K: Lo es.

DB: Si el conocimiento o la profesién de uno o la destreza pueden ser un factor, entonces este conocimiento
psicoldgico es un factor mas fuerte.

K: Por supuesto, mucho mas fuerte.

N: Cuando usted dice conocimiento psicoldgico, ¢esta haciendo una distincion entre el conocimiento psicolégico y,
digamos, el conocimiento cientifico o el factual?

K: Por supuesto, hemos dicho eso.

N: Pero yo soy un poco cauteloso con respecto a la afirmacién de que el conocimiento cientifico y otros tipos de
conocimiento factual ayudan a expandir el cerebro, a agrandarlo. Eso en si mismo no lleva a ninguna parte. Sin
embargo, pospone la energia.

K: El Dr. Bohm aclara esto muy bien. El pensamiento racional se vuelve meramente una rutina;, yo pienso
l6gicamente vy, por lo tanto, he aprendido el truco que ello implica, pero continto repitiéndolo.

N: Eso es lo que ocurre en casi todas las formas de pensamiento racional.

K: Por supuesto.

DB: Pienso que hay una dependencia en el estar enfrentdndose continuamente a problemas.

K: Desde luego.

DB: jLos abogados pueden sentir que sus cerebros durardn mas tiempo, porque constantemente se les presentan
problemas distintos y, en consecuencia, no pueden pensar enteramente de acuerdo con una rutina!

K: jPero espere un momento! Los abogados quiza tengan clientes distintos con distintos problemas, pero actlan
desde conocimientos fijos.

DB: Ellos dirian que no es enteramente asi, que tienen que decidir sobre hechos nuevos, etc.

K: No estaran funcionando enteramente dentro de una rutina, pero la base es el conocimiento: precedentes,
conocimientos librescos y experiencias con diversos clientes.



DB: Pero entonces uno tendria que pensar en la existencia de alguna otra degeneracién mas sutil del cerebro, no
meramente su contraccion.

K: Correcto. Eso es lo que quiero averiguar.

DB: Cuando nace un bebé, las células cerebrales tienen muy pocas conexiones cruzadas; éstas aumentan
gradualmente en numero, y después, a medida que una persona se aproxima a la senilidad, este proceso comienza a
retroceder. Asi, la cualidad de esas conexiones cruzadas podria estropearse. Si, por ejemplo, las repitiéramos con
demasiada frecuencia, se fijarian excesivamente.

N: ¢Todas las funciones del cerebro estan confinadas a formas racionales, o hay algunas funciones que tienen una
cualidad diferente?

DB: Se sabe que una gran parte del cerebro se encarga del movimiento corporal, de los musculos, de los diversos
Organos, etc., y esta parte no se contrae con la edad, aunque la parte que se encarga del pensamiento racional, si no
se usa, termina por contraerse. Luego pueden existir otras funciones que desconocemos totalmente; o sea, que en
realidad es muy poco lo que se conoce acerca del cerebro.

K: Lo que decimos, entonces, es que estamos usando solamente una parte del cerebro. Sélo existe una actividad
parcial, una ocupacidn parcial, ya sea racional o irracional. Pero en tanto el cerebro esté ocupado, tiene que hallarse
en esa area limitada. ¢Estaria usted de acuerdo con eso?

DB: ;Qué ocurriria entonces cuando no esta ocupado? Es posible que el cerebro tienda a emplear la mayor parte
del tiempo en ocuparse del limitado grupo de funciones mecénicas, y que esto produzca alguna sutil degeneracién
en el cerebro, puesto que cualquier cosa como ésa afectara el tejido cerebral.

K: ¢Estamos diciendo que la senilidad es el resultado de una manera mecanica de vivir, del conocimiento
mecanico, y que asi el cerebro no tiene libertad, no tiene espacio?

DB: Eso es lo que se sugiere. No es algo que necesariamente acepten todas las personas que estudian el cerebro.
Estas han demostrado que las células cerebrales comienzan a morir, en una proporcion constante, alrededor de los
treinta o cuarenta afios; pero éste puede ser un factor. Yo no creo que sus mediciones sean tan buenas que puedan
probar efectivamente el modo en que usamos el cerebro. Son medidas aproximadas, hechas estadisticamente. ¢ Pero
lo que usted quiere proponer, es que esta muerte o degeneracion de las células cerebrales proviene del mal uso que
se hace del cerebro?

K: Correcto. Eso es lo que estoy tratando de averiguar.

DB: Si, y existe cierta evidencia -muy poca- por parte de los cientificos, aunque pienso que ellos no saben
demasiado al respecto.

K: Vea, los cientificos, los especialistas del cerebro, examinan las cosas desde afuera -si se me permite expresarlo
sencillamente- pero no se toman a si mismos como conejillos de Indias para investigarlas en profundidad.

DB: La mayor parte no, excepto aquellos que hacen biorretroalimentacion, que estan tratando de trabajar sobre si
mismos de una manera muy indirecta.

K: Si, pero yo siento que no tenemos tiempo para todo eso.

DB: Es demasiado lento y no es muy profundo.

K: Volvamos, entonces, a la comprensidn de que cualquier actividad, cualquier rutina -légica o ilogica- que se
repite orientandose en el sentido limitado, debe afectar el cerebro. Eso lo hemos comprendido muy claramente. El
conocimiento en cierto nivel es esencial, pero los conocimientos psicol6gicos con respecto a uno mismo, a sus
experiencias, etc., se convierten en una rutina. Las imagenes que tengo de mi mismo también llegan a ser, ob-
viamente, una rutina, y todo eso contribuye a que el cerebro se contraiga. Esto lo he comprendido con absoluta
claridad. Y cualquier clase de ocupacion, aparte de la mecanica... no, mecénica no...

DB: .. fisica...

K: ...aparte de la ocupacion fisica, produce la contraccion del cerebro. Ahora bien, ;,como ha de detenerse este
proceso? Y si se detiene realmente, ¢habra una renovacion?

DB: Pienso que algunos cientificos del cerebro pondrian en duda que las células cerebrales pudieran renovarse, y
no sé si existe alguna prueba en uno u otro sentido.

K: Yo pienso que pueden renovarse. Es lo que quiero averiguar.

DB: Entonces tenemos que discutir eso.

N: ¢Esta usted dando a entender que la mente es distinta del cerebro, que es diferente?

K: No del todo.

DB: Usted ha hablado de la mente universal.

N: Mente, en el sentido de que uno tiene acceso a esta mente, y ella no es el cerebro. ;Considera usted que ésa es
una posibilidad?

K: No entiendo muy bien esto. Yo diria que la mente es global. Cuando es global y lo incluye todo -el cerebro, las
emociones, todo eso- cuando es absolutamente total, no divisiva en si misma, hay una cualidad que es universal.
¢De acuerdo?

N: ¢Uno tiene acceso esa mente?

K: No “uno”; no, usted no puede alcanzarla. No puede decir: “Yo tengo acceso a esa mente”.



N: Solo estoy diciendo acceso. Uno no la posee, pero...

K: jUsted no puede poseer el cielo!

N: No. Mi pregunta es: ¢Hay un modo de estar abierto a eso, y existe una funcion de la mente mediante la cual la
totalidad de ella pueda volverse accesible?

K: Pienso que existe. Tal vez lleguemos a eso enseguida, si podemos atenernos a este punto: ahora nos estamos
preguntando si el cerebro puede renovarse a si mismo, rejuvenecerse, llegar a ser joven otra vez, sin ninguna
contraccién en absoluto. Pienso que puede. Quiero abrir un capitulo nuevo y discutir esto. EI conocimiento que el
hombre ha adquirido estd mutilandolo psicoldgicamente. Los freudianos, los junguianos, los mas recientes
psicélogos, psicoterapeutas, todos estan contribuyendo a que el cerebro se contraiga. jLo siento! No es mi intencion
ofender...

N: ¢Existe, entonces, un modo de olvidar este conocimiento?

K: No, no. Olvidar no. Veo lo que esta haciendo el conocimiento psicoldgico y veo el desgaste que produce; veo
qué es lo que ocurre si sigo esa linea. Resulta obvio. Por lo tanto, no sigo esa ruta en absoluto. Descarto por
completo el psicoanalisis. Ese es un patron que hemos aprendido, no s6lo de los recientes psicologos y
psicoterapeutas, sino debido también a la tradicion de un millén de afios de andlisis, de introspeccion, o de decir,
“debo” y “no debo”, “esto esta bien” y “eso estad mal”. Usted sabe, todo el proceso. Yo personalmente no lo hago y,
por tanto, rechazo ese método en su totalidad.

Estamos llegando a un punto que es la percepcién directa y la accion instantanea. Nuestra percepcion esta
generalmente gobernada por el conocimiento, por el pasado, 0 sea, el conocimiento que percibe y la accién que
surge de ello, que opera desde ese conocimiento. Este es el factor de contraccion del cerebro, el factor de la
senilidad.

¢Existe una percepcion que no esté ligada al tiempo? Y, por consiguiente, una accion que sea instantanea?
;Lo estoy expresando con claridad? Vale decir que, en tanto el cerebro -que ha evolucionado a través del tiempo-
siga viviendo en un patrén de tiempo, se estara volviendo senil. Si pudiéramos quebrar ese patrén de tiempo, el
cerebro se saldria de su patron y, por lo tanto, tendria lugar algo diferente.

N: ¢Como se sale el cerebro del patron de tiempo?

K: Llegaremos a eso, pero primero veamos si estamos de acuerdo.

DB: Bueno, usted dice que el cerebro es el patron de tiempo, y eso tal vez deba aclararse. Pienso que lo que usted
entiende por analisis, es cierta clase de proceso que se basa en el conocimiento pasado, el cual organiza nuestra
percepcion y mediante el cual damos una serie de pasos para tratar de acumular conocimientos acerca de toda la
cosa. Y ahora usted dice que éste es un patrén de tiempo y que tenemos que salirnos de él.

K: Si estamos de acuerdo en que esto es asi, lo estamos en que el cerebro esta funcionando en un patron de tiempo.
DB: Entonces tenemos que preguntar: ¢Qué otro patrdn es posible?

K: Pero espere...

DB: ¢ Qué otro movimiento es posible?

K: No. Primero comprendamos esto, no solo de manera verbal, sino veamos realmente lo que esta sucediendo. Que
nuestra accion, nuestro modo de vivir, todo nuestro pensar estan atados al tiempo, o surgen con el conocimiento
gue pertenece al tiempo.

DB: Es indudable que el pensar acerca de nosotros mismos, cualquier intento de analizarnos a nosotros mismos,
implica este proceso.

K: Este proceso que pertenece al tiempo, ¢ correcto?

N: Esa es una dificultad; decir conocimiento y experiencia implica hablar de una cierta energia o fuerza cohesiva
que nos ata.

K: ¢Y eso qué significa? jLa atadura del tiempo!

N: La atadura del tiempo y...

K: ...y, por lo tanto, se esté repitiendo el patron de siglos, de milenios.

N: Si. Pero yo digo que esto tiene cierta fuerza cohesiva.

K: Por supuesto, por supuesto. Todas las ilusiones tienen una vitalidad extraordinaria.

N: Muy pocos se abren paso a través de eso.

K: Fijese en todas las iglesias y vea qué vitalidad inmensa poseen.

N: No, aparte de estas iglesias, en la propia vida personal ello tiene cierta fuerza cohesiva que lo retiene a uno. Uno
no puede escapar de eso.

K: ¢Qué quiere usted decir con que eso lo retiene?

N: Que posee una atraccion magnética, que en cierto modo tira de uno hacia si. Uno no puede librarse de ello a
menos que tenga un instrumento que le permita actuar.

K: Vamos a averiguar si existe una manera diferente de abordar el problema.

DB: Cuando decimos “un instrumento diferente”, eso no esta claro. Toda la nocién de un instrumento involucra al
tiempo, porque si utilizamos un instrumento cualquiera, ése es un proceso que planeamos.

K: Tiempo; es justamente eso.



N: Por eso uso la palabra “instrumento”; quiero decir que es efectivo.
K: No ha sido efectivo. Al contrario, es destructivo. ¢Veo, entonces, la verdad de su condicién destructiva? No soélo
la teoria, la idea, sino la realidad de ello. Si es asi, ¢qué ocurre, entonces? El cerebro ha evolucionado a través del
tiempo, y ha estado funcionando, viviendo, actuando, creyendo en ese proceso del tiempo. Pero cuando uno
comprende que todo esto contribuye a la senilidad del cerebro, cuando uno ve eso como verdadero, ;cudl es,
entonces, el paso siguiente?
N: ¢Da usted a entender que el propio hecho de ver que eso es destructivo, es un factor de comprension?
K: Si.
N: ¢Y que no se necesita un instrumento extra?
K: No. No use la palabra “instrumento”.

No hay otro factor. Lo que nos concierne es terminar con esta contraccion y senilidad del cerebro, y averiguar
si el cerebro mismo, las células, la cosa total, puede salirse del tiempo. jNo estoy hablando de la inmortalidad y
todo ese tipo de fruslerias! ¢Puede el cerebro salirse por completo del tiempo? De lo contrario, el deterioro, la
contraccidn y la senilidad son inevitables, y aun cuando la senilidad pueda no ser evidente, las células cerebrales se
van debilitando més y mas, etcétera.
N: Si las células del cerebro son materiales y fisicas, de un modo u otro tienen que contraerse con el tiempo; en
realidad, eso es inevitable. La célula cerebral, que es tejido, no puede ser inmortal en términos fisicos.
DB: Tal vez el grado de contraccion podria retardarse grandemente. Si una persona vive un cierto nimero de afios y
su cerebro comienza a contraerse mucho antes de su muerte, entonces se vuelve senil. Ahora bien, si el deterioro se
retardara, entonces...
K: ...no sélo retardar, sefior.
DB: ...regenerar...
K: ...hallarse en un estado de no-ocupacion.
DB: Yo pienso que Narayan esta diciendo que es imposible que cualquier sistema material dure para siempre.
K: No hablo de durar para siempre. jAungue no estoy seguro de si ello no puede durar para siempre! No, esto es
muy serio, no estoy tomandole el pelo a nadie.
DB: Si todas las células fueran a regenerarse en el cuerpo y en el cerebro, entonces toda la cosa podria seguir
indefinidamente.
K: Mire, ahora estamos destruyendo el cuerpo por medio de la bebida, del fumar, del desenfreno sexual y toda clase
de cosas. Estamos viviendo de una manera sumamente enfermiza. ¢De acuerdo? Si el cuerpo tuviera una salud
excelente mantenida desde el principio y sin decaer jamas -lo cual significa nada de emociones intensas, ni
tensiones, ni sentido alguno de deterioro, con el corazén funcionando normalmente- ¢por qué no?
DB: Bueno...
K: ...y eso, ¢qué significaria? No viajar y todo lo demas...
DB: Ninguna excitacion.
K: Si el cuerpo permaneciera en un solo lugar tranquilo, estoy seguro de que podria durar muchos mas afios de los
que ahora dura.
DB: Si, pienso que eso es cierto. Ha habido muchos casos de personas que han vivido ciento cincuenta afios en
lugares tranquilos. Pienso que eso es todo cuanto usted da a entender. ;No esta realmente sugiriendo algo que dura
para siempre?
K: De modo que el cuerpo puede mantenerse sano, y puesto que el cuerpo afecta la mente, los nervios, los sentidos
y todo eso, éstos también pueden conservarse sanos.
DB: Y si el cerebro se mantiene en la accion correcta...
K: ...Si, sin ninguna tensién.
DB: El cerebro esta tremendamente involucrado en la organizacion del cuerpo. La glandula pituitaria controla todo
el sistema glandular; también todos los érganos del cuerpo son controlados por el cerebro. Cuando la mente se
deteriora, el cuerpo comienza a deteriorarse.
K: Por supuesto.
DB: Trabajan juntos.
K: Marchan juntos. ¢Puede, pues, este cerebro -no “mi” cerebro- que ha evolucionado durante millones de afios,
gue ha tenido toda clase de experiencias dolorosas o placenteras...?
DB: ¢Usted quiere decir que es un cerebro representativo, no un cerebro particular, no el cerebro peculiar de algin
individuo? Cuando dice “no mi cerebro”, entiende con ello cualquier cerebro que pertenezca a la humanidad, ¢no
es cierto?
K: Cualquier cerebro.
DB: Son todos basicamente similares.
K: Similares, eso es lo que dije. ¢Puede el cerebro estar libre de todo esto? ¢ Libre del tiempo? Pienso que puede.



DB: Tal vez podriamos discutir qué significa estar libre del tiempo. Vea, la sugerencia de que el cerebro esta libre
del tiempo, al principio podria sonar absurda. Pero, obviamente, todos sabemos que usted no quiere decir con ello
gue el reloj se detiene.
K: jCiencia ficcién y todo eso!
DB: El punto es ¢qué significa de hecho estar psicolégicamente libre del tiempo?
K: Que no hay mafiana.
DB: Pero sabemos que hay mafiana.
K: Pero psicoldgicamente...
DB: ¢Puede usted describir mejor lo que entiende por “no hay mafiana”?
K: ¢Que significa estar viviendo en el tiempo? Primero tomemos el otro aspecto y después llegaremos a éste. ;Qué
significa vivir en el tiempo? Esperanza, pensar y vivir en el pasado, imagenes, ilusiones, prejuicios, todos son una
consecuencia del pasado. Todo eso es tiempo, y esta produciendo caos en el mundo.
DB: Bueno, digamos mejor que si no estamos viviendo psicolégicamente en el tiempo, podemos seguir ordenando
nuestras acciones por el reloj. Lo que confunde mucho es cuando alguien dice: “Yo no estoy viviendo en el tiempo,
pero debo acudir a una cita”. ;Se da cuenta?
K: Por supuesto; usted no puede permanecer sentado aqui para siempre.
DB: Entonces, lo que usted dice es: Estoy mirando el reloj, pero no proyecto psicoldgicamente el modo en gque voy
a sentir dentro de una hora, cuando realice mi deseo, etcétera.
K: Solo digo que la manera en que ahora estamos viviendo, se encuentra en el campo del tiempo. Y ahi hemos
producido toda clase de problemas y sufrimientos. ¢ Correcto?
DB: Si, pero deberia ponerse en claro por qué esto produce necesariamente sufrimiento. Usted sostiene que si uno
vive en el campo del tiempo, el sufrimiento es inevitable
K: Inevitable.
DB: ¢Por qué?
K: Es muy simple. El tiempo ha formado el ego, el “yo”, la imagen de mi mismo alimentada por la sociedad, por la
educacion; esta imagen se ha formado a través de millones de afios. Todo eso es el resultado del tiempo. Y desde
ahi actuo.
N: Si.
DB: Actuo psicolgicamente hacia el futuro; o sea, hacia algun estado futuro del ser.
K: Si. Lo cual significa que el centro esta siempre deviniendo.
DB: Tratando de mejorar.
K: De ser mejor, mas noble o alguna otra cosa. De modo que eso, el constante esfuerzo por llegar a ser algo o
alguien psicol6gicamente, es un factor de tiempo.
DB: ¢Quiere usted decir que el esfuerzo por “llegar a ser”, genera sufrimiento?
K: Obviamente. Es simple. Todo eso es divisivo. Me divide, me separa de los otros, y de ese modo usted es
diferente de mi. Y cuando yo dependo de alguien, y ese alguien se ha ido, me siento solo y desdichado. Todo eso
ocurre.

Por eso decimos que cualquier factor de division, que es la naturaleza misma del yo, debe inevitablemente
originar sufrimiento.
DB: ¢O sea, que ese “yo0” se establece a través del tiempo, y después el “yo” introduce el conflicto, la division,
etc.? ¢Pero que si no existiera ahi el tiempo psicoldgico, tal vez toda esta estructura se vendria abajo por completo,
y algo enteramente distinto podria ocurrir?
K: Asi es. Eso es lo que estoy diciendo. Y, por lo tanto, el cerebro mismo ha acabado con el tiempo psicoldgico.
DB: Bueno, ése es el paso siguiente, decir que el cerebro se ha salido de esa rutina y que tal vez entonces podria
regenerarse. Aun cuando eso no se entiende I6gicamente, podria ser asi.
K: Yo pienso que si se entiende I6gicamente.
DB: Se entiende l6gicamente que la degeneracién del cerebro podria detenerse.
K: Si.
DB: ;Y usted agrega que, ademas, el cerebro comenzaria a regenerarse?
: Se le ve escéptico, Narayan.
: Si, porque todo el predicamento humano esta ligado al tiempo.
: Sabemos eso.
: La sociedad, los individuos, toda la estructura.
Lo sé, lo se.
: Eso es tan vigoroso, que ninguna cosa débil opera aqui.
: ¢qué entiende usted por “débil”?
: La fuerza de esto es tan grande, que lo que ha de abrirse paso por ello, debe tener una energia tremenda.
Si.
: 'Y ningun individuo parece ser capaz de generar suficiente energia para abrirse paso.

ZRXZRAZRZXRZRX



K: Pero usted ha tomado esto por el lado que no era, si se me permite sefialarlo. Cuando usa la palabra “individuo”,
se ha alejado de un hecho: que nuestro cerebro es universal.
N: Si, admito eso.
K: No existe la individualidad.
N: Ese cerebro estd condicionado de esta manera.
K: Si, hemos visto ya todo eso. El cerebro estd condicionado de esta manera a causa del tiempo. El tiempo es
condicionamiento, ¢correcto? No es que el tiempo haya creado el condicionamiento; el tiempo mismo es el factor
del condicionamiento.

¢Puede, entonces, no existir ese elemento del tiempo? (Estamos hablando del tiempo psicoldgico, no del
tiempo fisico). Yo digo que puede. Hemos dicho que el cese del sufrimiento se produce cuando el yo, que se ha
formado a través del tiempo, ya no esté ahi. Un hombre que est& pasando verdaderamente por la afliccidn extrema,
podria rechazar esto. Pero cuando sale de ese “shock™, si alguien le sefiala qué es lo que esta sucediendo, y él esta
dispuesto a escuchar, a ver la racionalidad, la cordura de ello, y a no erigir contra ello un muro, entonces esta fuera
de ese campo. El cerebro se ha salido de esa condicion que lo ataba al tiempo.
N: Se ha salido temporariamente.
K: jAh! Cuando usted usa la palabra “temporariamente”, ello implica otra vez tiempo.
N: No, quiero decir que el hombre se desliza otra vez en el tiempo.
K: No, no puede hacerlo. No puede volver a algo si ve que es peligroso, peligroso como una cobra, o cualquier otro
peligro; no puede volver aello.
N: Esa analogia es un poco dificil de aceptar, porque la estructura misma del tiempo es ese peligro. Uno se desliza
inadvertidamente en ella.
K: Cuando usted ve un animal peligroso, hay una accion inmediata. Puede ser la consecuencia del conocimiento
pasado y de la experiencia, pero hay una accidn instantanea para la autoproteccion. Pero psicolégicamente, no nos
damos cuenta de los peligrosos. Si nos diéramos cuenta de estos peligros, tal como advertimos los peligros fisicos,
habria una accion no ligada al tiempo.
DB: Si, estoy de acuerdo en que, siempre y cuando fuera posible percibir este peligro, uno sabe que responderia
inmediatamente. Pero vea, si fuéramos a utilizar esa analogia del animal, podria haber un animal de cuyo peligro
uno se da cuenta, pero él podria adoptar otra forma que uno no reconociera como peligrosa.
K: Si.
DB: Por lo tanto, existiria el peligro de equivocarse nuevamente si uno no ve esto. O la ilusidn podria presentarse
en alguna otra forma.
K: Por supuesto.
DB: Pero pienso que el punto principal que usted esta destacando, es que el cerebro no pertenece a ningln
individuo en particular.
K: Asi es, absolutamente.
DB: Y, en consecuencia, es indtil decir que el individuo se equivoca nuevamente.
K: No.
DB: Porque eso ya niega lo que usted esta diciendo. El peligro estd méas bien en que el cerebro podria equivocarse
otra vez.
K: El cerebro mismo podria equivocarse nuevamente, porque no ha visto el peligro.
DB: No ha visto las otras formas que pueden adoptar las ilusiones.
K: iEl Espiritu Santo adoptando formas diferentes! Todo esto es la verdadera raiz del tiempo.
DB: El tiempo y la separacion como individualidad son basicamente la misma estructura.
K: Por supuesto.
DB: Aunque al comienzo eso no es obvio.
K: Me pregunto si vemos eso.
DB: Podria valer la pena discutirlo. ¢Por qué el tiempo psicol6gico es la misma ilusién, la misma estructura que la
individualidad? Individualidad en el sentido de que una persona esta situada aqui, en algun lugar.
K: Situada y dividida.
DB: Dividida, separada de los otros. Esa persona se proyecta, extiende su dominio hasta cierta periferia, y tiene
también una identidad que proyecta mas alla del tiempo. No se veria a si misma como un individuo si dijera: “Hoy
SOy una persona, mafiana soy otra”. Parece, pues, que entendemos por “individuo” alguien que esta en el tiempo.
K: Pienso que esta idea de individualidad es falsa.
DB: Si, pero mucha gente encontrara dificil convencerse de que esa idea es falsa. Hay un sentimiento comin de
que, como individuo, he existido por lo menos desde mi nacimiento, si no desde antes, y que continio como tal
hasta la muerte y quiza después. Toda la idea de ser un individuo es la de estar en el tiempo. ¢ Correcto?
K: Obviamente.
DB: Estar en el tiempo psicolégico, no sélo en el tiempo del reloj.



K: Si, eso es lo que estamos diciendo. ¢Puede, pues, disiparse esta ilusion de que el tiempo ha creado la
individualidad? ¢ Puede este cerebro comprender eso?

DB: Pienso que, como dijo Narayan, existe en el cerebro un gran impetu que se mantiene constantemente activo.

K: ¢Puede ese impetu detenerse?

N: Aqui es donde aparece la dificultad. El codigo genético es intrinseco a la persona, la que parece funcionar mas o
menos inconscientemente manejada por este impetu del pasado. Y subitamente ve, como en un destello, algo
verdadero. Pero la dificultad estriba en que eso puede operar sélo por un dia y después la persona queda otra vez
atrapada en el viejo impetu.

K: Lo sé. Pero ello dice que el cerebro no sera atrapado. Una vez que la mente o el cerebro se dan cuenta de este
hecho, eso no puede repetirse. ;Como podria?

N: Tiene que haber otro modo de prevenir que se repita.

K: Lo sé. Pero ello dice que el cerebro no sera atrapado. Una vez que la mente o el cerebro se dan cuenta de este
hecho, eso no puede repetirse. ;Como podria?

N: Tiene que haber otro modo de prevenir que se repita.

K: No “prevenir”; eso también significa tiempo. Usted sigue pensando en términos de prevencion.

N: Prevencion, en el sentido del factor humano.

K: El ser humano es irracional. ;Correcto? Y mientras esta funcionando irracionalmente, dice de cualquier factor
racional: “Rehuso verlo”.

N: Usted esta sugiriendo que el propio ver lo previene a uno de equivocarse nuevamente. Esta es una condicion
humana.

DB: Me pregunto si no debiéramos investigar mas este problema de la prevencion. Puede ser importante.

N: Hay dos aspectos. Usted ve la falsedad de algo, y el propio ver impide que se equivoque nuevamente, porque ve
el peligro que ello implica.

DB: En otro sentido, usted dice que no siente la tentacion de volver a equivocarse; por lo tanto, no tiene que estar
prevenido. Si realmente ve esto, no hay necesidad alguna de una prevencion consciente.

N: Entonces no siente la tentacion de volver a lo mismo.

K: No puedo volver a lo mismo. Si, por ejemplo, veo la falsedad de todo el desatino religioso, jse acabd!

DB: La unica duda que me surge es que, si ello adopta otra forma, puede ser que uno no lo vea tan completamente.
N: Puede presentarse con distintas apariencias...

DB: ...y entonces uno se siente tentado una vez mas.

K: La mente esta atenta, no queda atrapada. Pero usted esta diciendo que si.

N: Si, en otras apariencias y formas.

K: Espere, sefior. Hemos dicho que la percepcion esta fuera del tiempo, que consiste en ver instantdneamente toda
la naturaleza del tiempo. Lo cual, para usar una buena y vieja palabra, es tener un discernimiento total en la
naturaleza del tiempo. Si existe ese discernimiento, las propias células cerebrales, que son parte del tiempo,
cambian, producen una transformacion en si mismas. Usted puede disentir, puede decir, “demuéstrelo”. Yo digo
gue no es un asunto de demostracion, que es un asunto de accion. Hagalo, descubralo, péngalo a prueba.

N: Usted también estuvo diciendo el otro dia, que cuando la conciencia esté vacia de su contenido...

K: ...el contenido es tiempo...

N: ...eso conduce a la transformacion de las células cerebrales.

K: Si.

N: Cuando usted dice que la conciencia esta vacia de su contenido, ahi...

K: ...no hay conciencia como la conocemos.

N: Si. Y usted usa la palabra discernimiento. ;Qué conexion hay entre ambas cosas?

DB: ¢ Entre qué cosas?

N: La conciencia y el discernimiento. Usted ha sugerido que cuando la conciencia esta vacia de su contenido

K: Sea cuidadoso. La conciencia estd compuesta de su contenido. El contenido es el resultado del tiempo.

DB: El contenido también es tiempo.

K: Por supuesto.

DB: La conciencia tiene que ver a la vez con el tiempo y realmente es producida por el tiempo, esta relacionada con
el tiempo.

K: Pero si uno tiene un discernimiento total en eso, todo el patron se deshace, desaparece. El discernimiento total
no pertenece al tiempo, ni a la memoria, ni al conocimiento.

N: ¢Quién tiene este discernimiento total?

K: No “quien”. Simplemente, hay un discernimiento total.

N: Hay un discernimiento total, y entonces la conciencia se vacia de su contenido

K: No, sefior. No.

N: ¢Da usted a entender que el propio vaciado del contenido es el discernimiento total?



K: No. Estamos diciendo que el tiempo es un factor que ha compuesto el contenido de la conciencia. Lo ha
constituido, y también piensa al respecto. Todo ese embrollo psicolégico es el resultado del tiempo. El
discernimiento en la totalidad de este proceso -que no es “mi” discernimiento- produce transformaciones en el
cerebro. Porque ese discernimiento no esta ligado al tiempo.
DB: ¢ Esta usted diciendo que este contenido psicoldgico es cierta estructura fisica en el cerebro? ;Que a fin de que
exista este contenido psicolégico, el cerebro, a través de muchos afios, ha hecho innumerables conexiones entre las
células, conexiones que constituyen ese contenido?
K: Completamente de acuerdo.
DB: Y entonces hay un destello de discernimiento, el cual ve todo esto, y ve que ello no es necesario. Por lo tanto,
todo esto comienza a disiparse. Y cuando se ha disipado, no hay mas contenido. Entonces, cualquier cosa que el
cerebro haga es diferente.
K: Avancemos mas. Entonces hay vacio total.
DB: Bueno, sé ha vaciado el contenido. Pero cuando usted dice vacio total, ¢quiere indicar vacio de todo este
contenido interno?
K: Correcto. Y ese vacio tiene una energia tremenda. Es energia.
DB: (Se podria decir, entonces, que el cerebro, habiendo tenido todas estas enmarafiadas conexiones, ha encerrado
una enorme cantidad de energia?
K: Asi es. Ha desperdiciado energia.
DB: Y cuando las conexiones comienzan a disiparse, esa energia esta ahi.
K: Si.
DB: ¢Diria usted que esa energia es tanto fisica como de cualquier otra clase?
K: Por supuesto. Ahora podemos seguir entrando en mas detalles, pero este principio, la raiz de ello, ¢es una idea o
un hecho? Yo oigo todo esto fisicamente con el oido, pero lo convierto en una idea. Si lo escucho, no sélo con el
oido, sino en mi ser, en la estructura misma de mi ser, ;qué ocurre, entonces? Si esa clase de escuchar profundo no
se produce, todo esto se convierte meramente en una idea, y sigo dando vueltas en lo mismo por el resto de mi vida,
jugando con ideas.

Si hubiera aqui un cientifico de la biorretroalimentacion u otro especialista del cerebro, ;aceptarla esto? ;Lo
escucharia siquiera?
DB: Unos pocos cientificos lo escucharian pero, obviamente, la mayoria de ellos no.
K: No. Entonces, ;c6mo nos ponemos en contacto con el cerebro humano?
DB: Para la mayoria de los cientificos, esto sonard mas bien abstracto. Ellos diran que podria, tal vez, ser asi; que
es una teoria atractiva, pero que no tenemos pruebas de ello.
K: Por supuesto. Dirian que ello no los excita demasiado porgque no ven ninguna prueba de que sea asi.
DB: Dirian: “Si usted tiene alguna otra evidencia, volveremos mas tarde y esto nos interesard mucho”. De modo
que ya lo ve, usted no puede ofrecer ninguna prueba, porque cualquier cosa que esté ocurriendo ahi, nadie puede
verla con los 0jos.
K: Comprendo. Pero yo pregunto: ;Qué haremos? El cerebro humano -no “mi” cerebro o “su” cerebro- ha
evolucionado por un millon de afios. Un “fendmeno” bioldgico puede salirse de ello, ¢pero como llega usted a la
mente humana en general para hacer que vea todo esto?
DB: Pienso que tiene que comunicarle la necesidad, la inevitabilidad de lo que usted esta diciendo. Si una persona
ve algo que esta sucediendo ante sus ojos, dice: “Es asi”. ¢Correcto?
K: Pero ello requiere de alguien que escuche, de alguien que diga: “Quiero captarlo, quiero comprender esto, quiero
descubrir”. ;Entiende lo que digo? Aparentemente, ésa es una de las cosas mas dificiles que hay en la vida.
DB: Bueno, es la funcion de este cerebro ocupado: estar ocupado consigo mismo y no escuchar.
N: De hecho, una de las cosas es que esta ocupacion empieza muy temprano. Cuando somos jovenes es muy
poderosa, y luego continda a todo lo largo de nuestra vida. ;Cémo podemos esclarecer esto a través de la
educacion?
K: En el momento que usted vea la importancia de que la mente no esté ocupada -que vea eso como una verdad
tremenda- encontraré los medios y métodos para contribuir a ello educacionalmente, creativamente. No se le puede
decir a ninguna persona gue copie e imite, porque en ese caso esta perdida.
DB: Entonces la pregunta es: ;Cémo se le puede comunicar esto al cerebro que lo rechaza, que no escucha? ¢Hay
un modo?
K: No lo hay si se niega a escuchar. Vea, pienso que un gran factor en esto es la meditacion. Yo siento que hemos
estado meditando, aunque por lo comun la gente no aceptarla esto como meditacién.
DB: Han usado esa palabra con tanta frecuencia...
K: ...que su significado realmente se ha perdido. Pero la verdadera meditacion es esto: el vaciado de la conciencia.
¢Entiende?
DB: Si. Pero seamos claros. Antes usted dijo que ello ocurriria mediante el discernimiento total. ;Ahora estamos
diciendo que la meditacién conduce al discernimiento?



K: La meditacion es el discernimiento.

DB: Es ya el discernimiento. ¢Es, entonces, alguna clase de trabajo que uno realiza? El discernimiento se entiende
habitualmente como un destello, pero la meditacion es algo mas constante.

K: Debemos ser cautos. ;Qué entendemos por meditacion? Podemos rechazar los sistemas, los métodos, las
autoridades reconocidas, porque éstas son, a menudo, meras repeticiones tradicionales, desatinos ligados al tiempo.
N: ¢Piensa usted que algunas de esas personas podrian haber sido originales, podrian haber tenido en el pasado un
verdadero discernimiento?

K: ¢Quién lo sabe? En el presente, la meditacidn es esta penetracion, este sentido de moverse sin ningin pasado.
DB: El Gnico punto que queda por aclarar es que, cuando usted usa la palabra “meditacion”, se refiere a algo que es
mucho més que el discernimiento, ;no?

K: Mucho mas. El discernimiento ha liberado al cerebro, lo ha liberado del pasado, del tiempo. Esa es una
declaracion inmensa...

DB: ¢ Quiere usted decir que, si uno va a meditar, ha de tener discernimiento?

K: Si, correcto. Meditar sin ningun sentido de devenir, de llegar a algo.

DB: Uno no puede meditar sin discernimiento. No se puede considerar la meditacion como un método mediante el
cual uno llegaré al discernimiento total.

K: No. Eso inmediatamente implica tiempo. Un procedimiento, un método, un sistema para lograr discernimiento
es absurdo. El discernimiento total en la codicia o en el temor, libera la mente de la codicia, del temor. Entonces la
meditacion tiene una cualidad por completo diferente, que nada tiene que ver con las meditaciones de los gurus.
¢Podriamos decir, entonces, que para tener un discernimiento total es preciso que haya silencio?

DB: Bueno, es lo mismo; parece que giraramos en un circulo.

K: Por el momento.

DB: Si, mi mente esta en silencio.

K: Por lo tanto, el silencio del discernimiento ha limpiado, ha purificado todo eso.

DB: Toda esa estructura de la ocupacién mental.

K: Si. Entonces no existe un movimiento tal como lo conocemos; ningtn movimiento del tiempo.

DB: ¢{Hay movimiento de alguna otra clase?

K: No veo como podemos medir eso con palabras, ese sentimiento de un estado infinito.

DB: Pero usted estuvo diciendo anteriormente que, no obstante, es necesario encontrar algun lenguaje, jaun cuando
ello sea inexpresable en palabras!

K: Si. Encontraremos ese lenguaje.

1 de junio de 1980, Brockwood Park, HAMPSHIRE



10

El orden cosmico

KRISHNAMURTI: El otro dia interrumpimos nuestro didlogo, diciendo que la verdadera meditacién comienza
cuando la mente estd por completo vacia de todas las cosas que alli ha puesto el pensamiento. Pero me gustaria
investigar esa cuestién mas profundamente, volver atrds un poco y descubrir si la mente, el cerebro, puede alguna
vez librarse de todas las ilusiones y formas del engafio. Descubrir también si la mente puede tener su propio orden,
un orden no introducido por el pensamiento, por el esfuerzo ni por empefio alguno en poner las cosas en su lugar
exacto. Y también descubrir Si, por lastimado que esté el cerebro a causa de impactos emocionales y toda clase de
situaciones, puede curarse completamente a si mismo.

Comencemos, pues, preguntandonos si existe un orden que no sea establecido por el hombre o por el
pensamiento, que no sea producto de un orden planeado desde el desorden, el cual, por lo tanto, sigue formando
parte del viejo condicionamiento.

DAVID BOHM: ¢Se refiere usted a la mente? Quiero decir que el orden de la naturaleza existe por si mismo.

K: El orden de la naturaleza es orden.

DB: Si, no esta hecho por el hombre.

K: Pero no estoy hablando de eso. No estoy seguro si se trata de esa clase de orden. ¢Existe el orden cosmico?

DB: Bueno, en cierto sentido, sigue siendo lo mismo, porgue la palabra “cosmos” significa orden, pero orden total,
que incluye el orden del universo y el orden de la mente.

K: Si. Lo que estoy tratando de averiguar es si existe un orden que el hombre jamas podra concebir.

DB: ¢Y como vamos a discutir eso?

K: No lo sé. ;Qué es el orden?

NARAYAN: Esta el orden matematico, la mas elevada categoria de orden conocido en cualquier disciplina.

K: ¢Estarian los matematicos de acuerdo en que la matematica es el orden completo?

N: Si, la matematica en si es orden.

DB: Pienso que ello depende del matematico. Pero hay un matematico muy conocido, Ilamado von Neumann,
quien definio a la matematica como “la relacion de las relaciones”. De hecho, él entendia por relacion, el orden. Es
el orden trabajando dentro del campo del orden mismo, antes que trabajando sobre algin objeto.

K: Si, a eso estoy tratando de llegar.

DB: De modo que los matematicos mas creativos tienen una percepcion de este orden, que puede ser llamado el
orden puro; pero, desde luego, es limitado porque tiene que ser expresado matematicamente en términos de
formulas y ecuaciones.

K: Por supuesto. El orden, ¢es parte del desorden tal como lo conocemos?

DB: Lo que entendemos por desorden es otra cuestion. No es posible dar una definicion coherente del desorden,
porqgue éste viola el orden. Todo lo que ocurre realmente tiene un orden; pero uno puede, si gusta, llamar desorden
a ciertas cosas.

K: ¢Esta usted diciendo que todo lo que ocurre es orden?

DB: Tiene un orden. Si el cuerpo no esta funcionando apropiadamente, aun si un cancer se esta desarrollando, hay
un cierto orden en la célula cancerosa; s6lo estd creciendo segun un patron diferente que tiende a quebrar la
resistencia del cuerpo. Sin embargo, la cosa total tiene cierta clase de orden.

K: Si, si.

DB: No ha violado las leyes de la naturaleza, aunque en relacién con algun contexto particular, podria decirse que
eso es desorden, porque, si hablamos de la salud del cuerpo, entonces el cancer es llamado desorden. Pero en si
mismo...

K: El cancer tiene su orden propio.

DB: Si, pero no es compatible con el orden que implica el desarrollo del cuerpo.

K: De acuerdo. ¢Qué entendemos, entonces, por orden? ;Existe algo que pudiera llamarse orden?

DB: El orden es una percepcion; no podemos apoderarnos del orden.

N: Yo pienso que, generalmente, cuando nos referimos al orden, lo es con respecto a una estructura o en relacion
con un campo determinado. El orden tiene siempre esa connotacion. Pero cuando usted dice “el orden del orden”,
como en el estudio de la matematica, nos estamos alejando de esta limitada manera de abordar el orden.

DB: La mayoria de los matematicos comienzan con el orden de los nimeros 1-2-3-4, y sobre eso establecen una
jerarquia. Pero uno puede ver qué se entiende por el orden de los nimeros. Hay, por ejemplo, una serie de
relaciones que son constantes. En el orden de los nimeros, tenemos el ejemplo mas simple de orden.

N: iY con el descubrimiento del cero, se cred un orden nuevo! El orden matematico y el orden de la naturaleza,
¢forman parte de un campo maés vasto? ¢ O son formas localizadas?



K: Uno ve que la mente, el cerebro es tan contradictorio, esta tan golpeado, que no puede encontrar orden.

DB: Si, ¢pero qué clase de orden quiere?

K: Quiere un orden en el que esté seguro, en el que no sea golpeado, ni sacudido, ni sienta dolor fisico o
psicolégico.

DB: Todo el sentido del orden y de la matematica es que no haya contradiccion.

K: Pero el cerebro esté en contradiccion.

DB: Algo ha funcionado mal.

K: Si, hemos dicho que el cerebro tomé un rumbo equivocado.

DB: Vea, si el cuerpo se esta desarrollando mal, tenemos una célula cancerosa, lo cual implica dos 6rdenes
contradictorios: uno, el desarrollo del cancer, y el otro, el orden del cuerpo.

K: Si. Pero la mente, el cerebro, ¢puede estar completamente libre de todo orden organizado?

DB: Por orden organizado, ¢entiende usted un patron fijo o impuesto?

K: Si, impuesto o autoimpuesto. Estamos tratando de investigar si el cerebro puede alguna vez estar libre de todas
las imposiciones, presiones, heridas psicoldgicas, de todos los golpes y trivialidades de la existencia que lo
empujan en direcciones diferentes. Si no puede, la meditacion no tiene ningun sentido.

DB: Podriamos ir mas lejos y decir que probablemente la vida no tenga sentido si uno no puede liberarla de todo
eso.

K: No, yo no diria que la vida no tiene sentido.

DB: El patron prosigue indefinidamente.

K: Si prosigue como lo ha hecho, indefinidamente, por milenios, la vida no tiene sentido. Pero yo creo que hay un
sentido, y para descubrirlo la mente debe estar libre por completo.

DB: (Cuél es el origen de lo que Ilamamos desorden? Es como un cancer que se desarrolla dentro del cerebro,
progresando de modo incompatible con la salud del cerebro.

K: Si.

DB: Crece a medida que pasa el tiempo, aumenta de una generacion a otra.

K: Cada generacion repite el mismo patron.

DB: Que con las generaciones tiende a acumularse a causa de la tradicion.

K: ¢Como puede terminar este patron establecido, acumulado en el tiempo? ;Como podemos abrirnos paso a través
de éI?

DB: ¢(Podemos formular esta pregunta? ;Por qué el cerebro provee el suelo necesario para que prosperen estas
cosas?

K: Puede ser meramente tradicion o habito.

DB: ¢Pero por qué el cerebro permanece en eso?

K: Se siente seguro. Tiene miedo de gque ocurra algo nuevo, porque en la vieja tradicion encuentra un refugio.

DB: Entonces tenemos que preguntarnos por qué el cerebro se engafia a si mismo. Ese patréon implica que el
cerebro se engafia a si mismo con respecto al desorden. No parece que sea capaz de ver esto claramente.

N: En mi mente hay inteligencia tras el orden, la cual hace uso de ese orden. Tengo un determinado propdsito por
el cual creo un orden, y cuando el propoésito ha desaparecido, descarto ese orden o patron. Por lo tanto, el orden
tiene una inteligencia que resuelve esto. Esa es la connotacion habitual. Pero usted se esta refiriendo a otra cosa.

K: Pregunto si este patrén de generaciones puede ser quebrado, y por qué el cerebro ha aceptado ese patrén a pesar
de todos sus conflictos y desdichas.

N: Estoy diciendo lo mismo de un modo diferente. Cuando un orden ha servido a su propdsito, ¢puede, entonces,
dejarse de lado?

K: Aparentemente, no se puede. Estamos hablando de lo psicoldgico. No se puede. El cerebro continGa en lo
mismo, repitiendo temores, sufrimientos, desdichas. ¢Esta tan profundamente condicionado que no puede ver el
modo de salirse de ello porque, con la constante repeticion, el cerebro se ha vuelto torpe?

N: ¢Esta ahi el impulso de la repeticién?

K: Si. Ese impulso hace que la mente se vuelva mecénica. Y en esa indolencia encuentra refugio y dice: “Todo esta
muy bien, puedo seguir asi”. Eso es lo que hace la mayoria de los seres humanos.

DB: Eso forma parte del desorden. Pensar de esa manera es una manifestacion de desorden.

K: Por supuesto.

N: ¢Usted relaciona el orden con la inteligencia? ¢ O el orden es algo que existe por si mismo?

DB: La inteligencia implica orden; requiere que el orden se perciba de una manera ordenada, no contradictoria.
Pero yo pienso -en los términos de esta discusion- que nosotros mismos no creamos este orden, que no lo
imponemos, sino que es mas bien natural.

K: Si. Yo soy el hombre comun. Veo que estoy atrapado. Todo mi modo de vivir y pensar surge de esta enorme
longitud de tiempo. El tiempo es la totalidad de mi existencia. En el pasado, que no puede modificarse, encuentro
refugio. ¢Correcto?



DB: Pienso que si fuéramos a hablar del que llamamos el hombre comdn, encontrariamos que éste no comprende
realmente que el tiempo es algo que le sucede a él.

K: Estoy diciendo que un hombre comin puede ver, después de hablar al respecto con otro, que toda su existencia
se basa en el tiempo. Y que la mente encuentra refugio en el tiempo, en el pasado.

DB: ¢Qué significa eso exactamente? ;Como encuentra refugio?

K: Porque el pasado no puede cambiarse.

DB: Si, pero la gente también piensa en el futuro. Es cosa comln pensar que el futuro puede cambiar. Los
comunistas han dicho: “Abandonen el pasado; nosotros vamos a cambiar el futuro”.

K: Pero no podemos abandonar el pasado, aun pensando que podemos.

DB: Entonces, si aun aquellos que tratan de no encontrar refugio en el pasado, no pueden abandonarlo, parece que
cualquier cosa que hagamos, nos tiene atascados.

K: Por lo tanto, el paso siguiente es: ¢Por qué el cerebro acepta este modo de vivir? ;Por qué no rompe con él? ;Es
a causa de la pereza? ;O no tiene esperanza de acabar con este modo de vivir?

DB: Ese sigue siendo el mismo problema: ir del pasado al futuro.

K: Por supuesto. ¢Qué ha de hacer, entonces, el cerebro? Esto es aplicable a la mayoria de las personas, ¢verdad?
DB: No hemos comprendido por qué, cuando la gente ve que el modo en que se conduce es desordenado e
irracional, y trata de abandonar el pasado, encuentra que no puede hacerlo.

K: Espere, sefior. Si yo abandono el pasado, no existo. Si abandono todos mis recuerdos, no tengo nada; no soy
nada.

DB: Pienso que algunas personas, como los marxistas, verian esto de una manera un poco diferente. Marx decia
que es necesario transformar las condiciones de la sociedad humana, y que esto habria de erradicar el pasado.

K: Pero no lo ha hecho. No puede hacerse.

DB: Es porque cuando al hombre trata de transformar el pasado, sigue igualmente operando desde el pasado.

K: Si, eso es lo que estoy diciendo.

DB: Si usted dice: “No dependan en absoluto del pasado”, entonces, como usted mismo lo pregunta, ;qué vamos a
hacer?

K: Sin el pasado, nada soy. ¢Es ésa la razén de que no podamos abandonar el pasado? Porque mi existencia, mi
manera de pensar, mi vida, todo, proviene del pasado. Y si usted dice: “Elimine eso”, ¢qué me queda?

DB: Obviamente, tenemos que conservar ciertas cosas del pasado, como los conocimientos Utiles.

K: Si, ya hemos visto eso.

DB: La pregunta podria ser: ;No es posible mantener esa parte Gtil del pasado y eliminar todos los aspectos del
pasado que son contradictorios?

K: Que son todos psicoldégicamente contradictorios. Entonces, ¢qué queda? ;Sélo ir a la oficina? Ahi no hay nada.
¢Es ésa la raz6n de que no podamos abandonar el pasado?

DB: En eso aun hay una contradiccidn, porque si usted pregunta, “;Qué queda?”, sigue preguntandolo desde el
pasado.

K: Por supuesto.

DB: (Est4 usted diciendo, simplemente, que cuando la gente habla de abandonar el pasado, no sélo no lo esta
haciendo, sino que meramente convierte esto en otra cuestion que elude el nucleo del problema?

K: Porque todo mi ser es el pasado; ha habido cambios o modificaciones, pero sus raices estan en el pasado.

DB: Si usted dijera: “Muy bien, abandonen todo eso y en el futuro tendran algo por completo diferente y mejor”,
¢la gente se sentiria, entonces, atraida por esto?

K: Pero lo “mejor” proviene aun del pasado.

DB: La gente quiere que por lo menos se le asegure algo.

K: De eso se trata, justamente. No hay nada. El ser humano comin anhela alguna cosa a la que pueda aferrarse.

DB: El puede sentir, no que esté aferrandose al pasado, sino que esta esforzandose por llegar a algo.

K: Si llego a algo, eso sigue siendo el pasado.

DB: Si, tiene sus raices en el pasado; pero eso, a menudo no resulta tan obvio, porque la gente dice que es una
grande y nueva situacion revolucionaria.

K: En tanto tenga mis raices en el pasado, no puede haber orden.

DB: Porque el pasado esta penetrado por el desorden.

K: Si. ¢Y esta mi mente, mi cerebro, dispuesto a ver que si abandono el pasado, no hay absolutamente nada?

DB: Y nada a qué aspirar.

K: Nada. No existe movimiento alguno. A veces hay personas que cuelgan frente a mi una zanahoria, y Yo,
tontamente, voy tras de ella. Pero veo que en realidad no hay zanahorias, ni recompensas, ni castigos. Entonces,
¢como ha de disolverse este pasado? Porque de lo contrario, continto viviendo en el campo del tiempo, hecho por
el hombre. ;Qué haré, entonces? ;Estoy dispuesto a enfrentarme al vacio absoluto?

DB: ¢ Qué le dira usted a alguien que no esta dispuesto a afrontar este vacio?

K: No me preocupa. Si alguien dice que no puede hacer todo esto, le respondo: “Bueno, siga con lo suyo”.



Pero yo estoy dispuesto a abandonar mi pasado completamente. Lo cual implica que no hay esfuerzo alguno ni
recompensa; nada. Y el cerebro quiere enfrentarse a este estado extraordinario y totalmente nuevo de existir en la
nada. Eso es pasmosamente aterrador.

DB: Incluso estas palabras tienen sus raices en el pasado.

K: Por supuesto. Hemos comprendido eso: la palabra no es la cosa. La mente dice que esta dispuesta a hacer eso, a
afrontar este vacio absoluto, porque ha visto por si misma que todos los lugares en que ha buscado refugio, son
ilusiones...

DB: Pienso que esto deja afuera algo que usted sacé antes a colacion, el problema del dafio que las cicatrices
psicoldgicas ocasionan al cerebro.

K: Es exactamente asi.

DB: El cerebro que no esté lastimado, tal vez pudiera desprenderse del pasado con bastante facilidad.

K: Mire, ¢puedo descubrir qué es lo que ha lastimado al cerebro? Indudablemente, uno de los factores son las
emociones fuertes y sostenidas, como el odio.

DB: Probablemente, un instante de emocion no haga tanto dafio, pero la gente da continuidad a sus emociones.

K: Por supuesto. El odio, la ira y la violencia, no sélo golpean sino que hieren al cerebro. ;De acuerdo?

DB: Y lo excitan en exceso.

K: Desde luego; y también las drogas, etc. La respuesta natural no perjudica al cerebro. Ahora bien, él esta
lastimado; supongamos que ha sido lastimado por la ira.

DB: Incluso podria decirse que tal vez los nervios se conecten de manera inapropiada, y que esas conexiones
gueden demasiado fijas. Pienso que hay evidencias de que estas cosas tienden a cambiar realmente la estructura.

K: Si, ¢y podemos tener un destello de discernimiento en toda la naturaleza de perturbacion, de modo que ese
discernimiento produzca una mutacion en las células del cerebro que han sido lastimadas?

DB: Bueno, posiblemente eso comenzaria a curarlas.

K: Muy bien. Esa curacién debe ser instantanea.

DB: Puede llevar tiempo, en el sentido de que si se han producido conexiones impropias, la redistribucion del
material va a requerir tiempo. El comienzo de ello, a mi entender, es instantaneo.

K: De acuerdo. ¢Puedo hacerlo? He escuchado a “X”, he leido atentamente al respecto, he reflexionado sobre todo
esto. Y veo que la ira, la violencia, el odio -cualquier emocion excesiva- golpean y lastiman al cerebro. Un
discernimiento en todo esto produce una mutacion en las células. Es asi. También en los nervios. Los ajustes se
haran lo mas rapidamente posible.

DB: Algo sucede con las células cancerosas. A veces, el cancer cesa subitamente de desarrollarse y retrocede por
alguna razén desconocida. Pero un cambio tiene que haber ocurrido en esas células.

K: ¢Podria ser que las células del cerebro cambien fundamentalmente y que el proceso del cancer se detenga?

DB: Si. Basicamente se detiene y comienza a desmantelarse.

K: A desmantelarse, si; es eso.

N: ¢Esta4 usted diciendo que el discernimiento pone en marcha la correcta clase de conexiones y detiene la
formacion de conexiones incorrectas?

DB: Y que incluso desmantela las conexiones incorrectas.

N: De ese modo, se produce un comienzo, y se produce axioma.

DB: En un instante.

K: Eso es el discernimiento.

N: Pero ahi no esta involucrado el tiempo, porque el movimiento correcto se ha iniciado ahora.

Hay otra cosa que quiero preguntar con respecto al pasado: para la mayoria de la gente, el pasado implica

placer.

K: No solo placer, sino el recuerdo de todas las cosas.

N: Uno empieza a sentir aversion por el placer sélo cuando éste decae o conduce a dificultades. El placer se desea
todo el tiempo.

K: Por supuesto.

N: A veces resulta dificil distinguir entre el placer y el deterioro o las dificultades que el placer trae consigo.

K: El placer es siempre el pasado; no hay placer en el momento en que esta sucediendo. Eso interviene mas tarde,
cuando se recuerda el momento. Por lo tanto, el recuerdo es el pasado. Pero yo estoy dispuesto a enfrentarme a la
nada, lo cual implica barrer con todo eso!

N: Lo que yo quiero decir es que el ser humano, aun cuando comprenda eso que usted esté diciendo, esta retenido
en este campo.

K: Porque no esta dispuesto a afrontar este vacio. El placer no es compasion. El placer no es amor, el placer no
tiene cabida en la compasion. Pero tal vez, si se produjera esta mutacion, la compasion seria mas fuerte que el
placer.

DB: Incluso la percepcion del orden puede ser mas fuerte que el placer. Si una persona esta realmente interesada en
algo, el placer no juega papel alguno en ese momento.



N: ¢Pero qué le sucede a un hombre en quien el placer es dominante?
K: Ya hemos discutido esto. Mientras él no esté dispuesto a afrontar este vacio extraordinario, continuara en el
viejo patron.
DB: Vea, tenemos que decir que el cerebro de este hombre también estaba lastimado. Es la lesion en el cerebro la
que origina este énfasis en el placer, al igual que origina el temor o la ira.
K: Pero el cerebro lesionado se cura cuando hay discernimiento.
DB: Si. Pero pienso que, si bien muchas personas comprenderian que el odio y la ira son productos del cerebro
lesionado, encontrarian muy dificil ver que el placer también es el producto del cerebro lesionado.
K: Oh, si, pero desde luego que lo es.
DB: (Podemos decir que existe un deleite verdadero que no es producto del cerebro lesionado, deleite que se
confunde con el placer...?
N: Si el placer da origen a la ira, la ira es parte del cerebro lesionado.
K: Y también la exigencia de placer.
Entonces, ¢tiene usted un discernimiento con respecto a lo muy destructivo que es el pasado para el cerebro?
¢Puede el propio cerebro ver, tener ese discernimiento y salirse del pasado?
N: ¢Esta usted diciendo que el comienzo del orden proviene del discernimiento?
K: Obviamente. Trabajemos a partir de ahi.
N: ¢Puedo expresarlo de otro modo? ¢Es posible reunir, artificialmente, cierta cantidad de orden en el sentido de
una pauta, de modo que ello dé origen a cierta cantidad de discernimiento?
K: jAh! Usted no puede encontrar la verdad a través de lo falso.
N: Hago la pregunta deliberadamente, porque a muchas personas parece faltarles la energia que se requiere para el
discernimiento.
K: Ustedes son muy entusiastas para ganarse la subsistencia, para ganar dinero, para hacer cualquier cosa en que
estén realmente interesados. Si se interesan vitalmente en esta transformacion, etc., tienen la energia.
¢Podemos proseguir? Yo, como ser humano, he visto que este discernimiento total ha puesto fin al pasado, y el
cerebro esta dispuesto a vivir en la nada. ;Correcto? Hemos llegado a este punto varias veces desde diferentes
direcciones. Ahora prosigamos. Ahora no hay ninguna cosa que haya sido puesta ahi por el pensamiento. No hay
movimiento del pensar, excepto el conocimiento factual que tiene su lugar propio. Pero desde el punto de vista
psicoldgico, no hay movimiento en la mente, ni hay movimiento del pensar. No hay absolutamente nada.
DB: ¢Quiere usted decir que tampoco hay sentimiento? El pensar y el sentir son un movimiento simultaneo.
K: jEspere! ;Qué entiende usted aqui por sentimiento?
DB: Bueno, por lo general, muchas personas podrian decir: “Muy bien, no hay pensamiento, pero tienen diversos
sentimientos”.
K: Por supuesto que tenemos sentimientos.
DB: Estas son sensaciones. Y también estan los sentimientos internos.
K: ¢Sentimientos internos de qué?
DB: Es dificil describirlos. Aquellos que pueden ser descritos con facilidad, son obviamente del tipo incorrecto,
como laira o el miedo.
K: ¢Es la compasion un sentimiento?
DB: Probablemente no.
K: No, no es un sentimiento.
DB: jAunque muchas personas pueden decir que se sientan compasivas! Hasta la propia palabra sugiere una forma
de sentimiento. Compasion contiene en si la palabra “pasion”, que es sentimiento. Esta es una cuestion dificil. ¢ Tal
vez podriamos preguntarnos qué es lo que usualmente reconocemos como sentimientos?
K: Investiguémoslo un poco mas. ;(Qué entendemos por sentimientos? ;Sensaciones?
DB: La gente, por lo general, no es eso lo que entiende. Las sensaciones estan relacionadas con el cuerpo.
K: ¢Esta usted hablando, entonces, de sentimientos que no son del cuerpo?
DB: Si, o de esos que -en tiempos antiguos- hubieran sido descritos como pertenecientes al alma.
K: El alma, por supuesto. Ese es un escape facil, pero no significa nada.
DB: No.
K: ¢Qué son los sentimientos internos? ¢Placer?
DB: Bueno, si uno pudiera clasificarlos, esa descripcion no seria valida.
K: ¢Cual es valida, entonces? ;El estado no-verbal?
DB: Puede ser un estado no-verbal... algo andlogo a un sentimiento que no es fijo, que no puede ser nombrado.
N: ¢Dice usted gue eso no es sentimiento, que es similar al sentimiento pero que no es fijo?
DB: Si. Solo estoy considerando eso que podria existir si decimos que no hay pensamiento. Estoy tratando de
clarificar esto.
K: Si, no es pensamiento.
DB: ¢ Qué significa eso realmente?



K: Lo que realmente significa es que el pensar es movimiento, el pensar es tiempo. ¢Correcto? En ese vacio no hay
tiempo ni pensamiento.

DB: Si, y tal vez ningun sentimiento de que existe una entidad interna.

K: Absolutamente, por supuesto. La existencia de la entidad es el haz de recuerdos, el pasado.

DB: Pero esa existencia no es solamente pensamiento que piensa al respecto, sino también el sentimiento de que
ello esté ahi; uno adquiere una especie de sentimiento interno.

K: Un sentimiento, si. No hay ser. No hay nada. Si existe un sentimiento del ser que continda...

DB: Si, aun cuando no sea posible verbalizar esto... Seria un estado sin deseos. ;Cémo podemos saber si este
estado es real, genuino?

K: Eso es lo que estoy preguntando. ;Como sabemos 0 nos damos cuenta de que esto es asi? En otras palabras,
¢Qquiere usted pruebas de ello?

N: Pruebas no, pero si la comunicacion de ese estado.

K: Ahora aguarde un momento. Suponga que alguien tiene esta peculiar compasion: ;cdmo puede comunicarmela
si yo estoy viviendo en el placer y todo eso? jNo puede!

N: No, pero yo estoy preparado para escucharle.

K: Preparado para escuchar, ;pero a qué profundidad? EI hombre dice que no hay ser. Y toda la vida de uno ha sido
este llegar a ser. Y él dice que, en ese estado, no hay ser en absoluto. En otras palabras, no hay “yo”. ;De acuerdo?
Ahora usted dice: “Demuéstremelo”. Eso s6lo puede demostrarse a través de ciertas cualidades que él posee, de
ciertas acciones. ¢Cuéales son las acciones de una mente por completo vacia del ser? ¢Acciones a qué nivel?
¢Acciones en el mundo fisico?

N: En parte.

K: En su mayor parte ahi. Muy bien, este hombre tiene ese sentido del vacio, y no hay ser. El no est4 actuando
movido por intereses egoistas. Sus acciones estan en el mundo del vivir cotidiano, y usted puede juzgar si él es un
hipdcrita, si dice algo y lo contradice al momento siguiente, o si en verdad estd viviendo esta compasion y no
diciendo meramente: “Siento compasion”.

DB: Pero si uno no esta haciendo lo mismo, no puede decirlo.

K: Eso es cierto. Es lo que estoy diciendo.

N: Nosotros no podemos juzgarlo a él.

K: Ustedes no pueden. ;Como puede él, entonces, comunicarnos en palabras esa peculiar cualidad de la mente?
Puede describirla, girar en torno, pero no puede dar la esencia de ello. EI Dr. Bohm, por ejemplo, podia discutir con
Einstein; estaban en el mismo nivel. Y él y yo podemos discutir. Si uno tiene este sentido de no ser, de vacio, el
otro puede llegar muy cerca; jpero jamas puede penetrar en esa mente a menos que lo tenga!

N: Para uno que esta abierto, ¢existe algtin modo de comunicacion que no sea el de las palabras?

K: Estamos hablando de la compasidn: ésta no es “yo siento compasién”, lo cual es completamente falso. Vea, en
la vida cotidiana una mente asi actlia sin el “yo”, sin el “ego”. Por lo tanto, podria cometer un error, pero lo corrige
inmediatamente, no carga con ese error.

N: No se atasca.

K: No se atasca. jPero debemos ser muy cuidadosos aqui y no encontrar una excusa para el error!

Llegamos, pues, a ese punto que discutiamos antes; ;qué es, entonces, la meditacion? ;De acuerdo? Para el
hombre que estd deviniendo, la meditacién no tiene en absoluto significado alguno. Esa es una aseveracion
tremenda. Cuando no existe este ser o llegar a ser, cqué es la meditacion? Esta debe ser por completo no
intencional, no ha de invitarsela en modo alguno.

DB: ¢Quiere decir que ha de darse sin una intencién consciente?

K: Si, pienso que eso es correcto. ¢Diria usted -espero que esto no suene tonto- que el universo, el orden césmico,
se halla en meditacién?

DB: Bueno, si es algo vivo, entonces tendriamos que considerarlo de ese modo.

K: No, no. El universo se encuentra en un estado de meditacion.

DB: Si.

K: Pienso que eso es correcto. Me atengo a ello.

DB: Creo que tendriamos que investigar mas qué es la meditacion, y qué es lo que hace.

N: Si usted dice que el universo estd en meditacién, ¢la expresion de ello es el orden? ;Qué orden podemos
discernir que indique la existencia de una meditacion o universal?

K: La salida y puesta del sol; todas las estrellas, los planetas, son orden. La cosa total esta en un orden perfecto.
DB: Tenemos que conectar esto con la meditacion. Segun el diccionario, el significado de meditar es reflexionar,
darle vueltas a algo en la mente, poner gran atencion.

K: Y también medir.

DB: Ese es otro significado mas; pero es “pesar”, “ponderar”; significa “medida” en el sentido de “pesar”.

K: Peso, asi es. Ponderar, pensar bien, etcétera.

DB: Sopesar la significacion de algo. ¢Es eso, entonces, lo que usted quiere decir?



K: No.

DB: Entonces, ¢por qué emplea la palabra?

N: Me dijeron que, en inglés, contemplacion tiene implicaciones distintas a las de meditacion. La contemplacién
implica un estado mas profundo de la mente.

DB: Es dificil saberlo. La palabra “contemplar” proviene, en realidad, de “templo”.

K: Si, correcto.

DB: Su significado basico es el de crear un espacio abierto.

K: ¢Es ése un espacio abierto entre Dios y yo?

DB: Ese es el sentido con que se origind la palabra.

K: De acuerdo.

N: La palabra “dhyans”, en sanscrito, no tiene las mismas implicaciones que “meditacion”.

K: No.

N: Porque “meditacion” tiene sugerencias de "medida" y, probablemente, de un modo indirecto, esa medida es
orden.

K: No, yo no quiero introducir aqui el orden, dejemos fuera la palabra “orden”. Ya hemos terminado con esa
palabra, jla hemos matado a golpes!

DB: ¢Por qué usa usted la palabra “meditacion”?

K: No la usemos.

DB: Averigliemos qué es lo que, en realidad, quiere usted decir aqui.

K: ¢Diria usted, un estado de infinitud? ;Un estado inmensurable?

DB: Si.

K: No hay ninguna clase de division. Usted ve que damos innumerables descripciones, pero la meditacion no es
eso.

DB: Si, ¢pero existe alguna indicacién de que la mente esta consciente de si misma? ¢Es eso lo que usted trata de
decir? En otras ocasiones usted ha dicho que durante la meditacidn, la mente se est4 vaciando de su contenido.

K: ¢Qué es lo que usted trata de averiguar?

DB: Pregunto si eso es sélo el infinito, o si hay involucrado algo mas.

K: jOh, mucho mas!

DB: Dijimos que el contenido es el pasado que esta generando desorden. Uno podria afirmar, entonces, que este
vaciado del contenido, de algin modo esta eliminando constantemente el pasado. ¢Estaria usted de acuerdo con
es0?

K: No, no.

DB: Cuando usted dice que la mente se estd vaciando del contenido...

K: Se ha vaciado a si misma.

DB: Muy bien. Cuando el pasado ya no existe mas, entonces usted dice que eso es meditacion.

K: Eso es meditacidon; no contemplacion...

N: Sélo un comienzo.

K: ¢Un comienzo?

N: El vaciamiento del pasado.

K: Ese vaciamiento del pasado -el pasado es ira, celos, creencias, dogmas, apegos, etc.- debe hacerse. Si la mente
no se vacia de eso, si alguna parte de eso existe, conducira inevitablemente a la ilusion. El cerebro -0 la mente-
debe estar por completo libre de toda ilusion, ilusién engendrada por el deseo, por la esperanza, por el anhelo de
seguridad y todo eso.

DB: ¢Esta usted diciendo que cuando esto se hace, dicha accion abre las puertas a algo mas amplio, mas profundo?
K: Si. De lo contrario, la vida no tiene sentido; consiste meramente en repetir este patron.

N: ¢Qué es, exactamente, lo que usted quiere decir cuando afirma que el universo esta en meditacion?

K: Lo percibo de ese modo, si. La meditacion es un estado de movimiento sin movimiento.

DB: ¢Podriamos decir, en primer lugar, que el universo no esta, de hecho, regido por su pasado? El universo crea
ciertas formas que son relativamente constantes, de manera que quien lo mira superficialmente, sélo ve eso, y
entonces eso parece estar establecido desde el pasado.

K: Si; el universo no esta regido por el pasado. Es creativo, mudable.

DB: Y entonces este movimiento es orden.

K: ¢Aceptaria usted, como cientifico, una cosa asi?

DB: Bueno, jde hecho la aceptarial

K: ¢Estamos ambos locos? Planteemos la cuestion de otro modo: ¢Es realmente posible que termine el tiempo -toda
la idea del tiempo como pasado- de modo que no exista el mafiana en absoluto? Psicol6gicamente, existe entonces
el sentimiento, la realidad factual de no tener mafiana. Pienso que ésa es la forma mas sana de vivir. jLo cual no
quiere decir que me vuelva irresponsable! Eso seria demasiado infantil.

DB: Esa es meramente una cuestion de tiempo fisico, el cual forma parte, en cierto modo, del orden natural.



K: Por supuesto, eso se comprende.

DB: La cuestion es si hay en nosotros un sentido de experimentar el pasado y el futuro, o si estamos libres de ese
sentido.

K: Le pregunto a usted, como cientifico: ¢esta el universo basado en el tiempo?

DB: Yo diria que no, pero usted ve que el modo general...

K: Eso es todo lo que quiero saber. jUsted dice que no! ;Y puede el cerebro, que ha evolucionado en el tiempo...?
DB: ¢Ha evolucionado en el tiempo? Mas bien se ha enredado en el tiempo. Porque el cerebro forma parte del
universo, el cual decimos que no se basa en el tiempo.

K: De acuerdo.

DB: El pensamiento ha enredado el cerebro en el tiempo.

K: Muy bien. ¢Puede ese enredo ser desenredado, liberado, de modo que el universo sea la mente? ¢Entiende? Si el
universo no es del tiempo, ¢puede la mente, que ha estado enredada en el tiempo, desenredarse a si mismay, de ese
modo, ser el universo? ¢Entiende lo que trato de decir?

DB: Si.

K: Eso es orden.

DB: Eso es orden. ¢ Y diria usted que eso es meditacion?

K: Lo es. Yo llamaria a eso meditacion, no en el sentido corriente del diccionario -reflexionar y todo eso- sino en el
sentido de un estado de meditacion en el que no existe elemento alguno del pasado.

DB: ¢Dice usted que la mente se estd desenredando a si misma del tiempo y que también estd, de hecho,
desenredando del tiempo al cerebro?

K: Si. ¢ Aceptaria usted eso?

DB: Si.

K: ¢Cémo una teoria?

DB: Si, como una proposicion.

K: No, no quiero eso como una proposicion.

DB: ¢ Qué entiende usted por teoria?

K: Teoria, cuando alguien viene y dice: Esta es la verdadera meditacion.

DB: De acuerdo.

K: Espere. Alguien dice: Uno puede vivir de este modo; la vida tiene asi un significado extraordinario, pleno de
compasion, etc., y todo acto en el mundo fisico puede ser corregido inmediatamente, etc. Usted, como cientifico,
jaceptaria un estado asi, o diria que el hombre que habla de ello esta chiflado?

DB: Yo no diria eso. Siento que es perfectamente posible; completamente compatible con cualquier cosa que yo
conozca acerca de la naturaleza.

K: Oh, entonces eso esta muy bien. jEntonces uno no es un tonto desequilibrado! Desde luego que poner todo esto
en palabras, no es la cosa. ¢Correcto? Eso se comprende. ¢Pero puede comunicarse a otro? ;Podemos, entonces,
algunos de nosotros, dar con esto, de modo que realmente seamos capaces de comunicarlo?

7 de junio de 1980, Brockwood Park, HAMPSHIRE



11

El fin del conocimiento “psicologico”

KRISHNAMURTI: ¢(Qué hace que la mente siga siempre un determinado patron? ;Que esté siempre buscando? Si
abandona un patrén, adquiere otro; todo el tiempo se mantiene funcionando de ese modo. Uno puede dar
explicaciones de por qué procede asi: por proteccién, por seguridad, por indiferencia, por cierta dosis de
insensibilidad, porque uno descuida el propio florecimiento, etcétera.

Pero es en verdad muy importante explorar profundamente por qué nuestras mentes estan siempre operando en
una direccion particular.

Dijimos que, después de pasar por todo el afan, la investigacion y el discernimiento, uno llega a un muro en
blanco. Y ese muro en blanco s6lo puede desaparecer o derrumbarse, cuando hay amor e inteligencia. Antes de que
investiguemos eso, quisiera preguntar por qué los seres humanos, por inteligentes o ilustrados que sean, por mucho
que se interesen en la filosofia o en la religion, siempre caen en este habito arraigado de buscar patrones.

DAVID BOHM: Pienso que el habito, la rutina, es inherente a la naturaleza del conocimiento acumulado.

K: ¢Esta usted diciendo que el conocimiento debe invariablemente crear una rutina?

DB: Tal vez no sea inevitable pero, si nos estamos refiriendo al conocimiento psicoldgico, parece desarrollarse de
ese modo en la humanidad, o al menos...

K: Obviamente, de eso estamos hablando. ¢Pero por qué la mente no se da cuenta de ello, por qué no ve el peligro
de esta repeticién mecénica y el hecho de que en ella no hay nada nuevo? ¢Por qué no ve cémo seguimos siempre
en lo mismo?

DB: A mi entender, la rutina, o el conocimiento acumulado, parece tener una significacién que va mucho mas alla
de su significacion real. Si decimos que tenemos conocimiento con respecto a algin objeto -como el micréfono-
eso tiene cierta importancia limitada. Pero el conocimiento acerca de la nacion a que uno pertenece, parece tener
una importancia inmensa.

K: Si. ¢Es, entonces, esta atribucion de importancia la causa de que la mente se limite de esa manera?

DB: Debido a que este conocimiento parece tener un valor tremendo, superior a todos los otros valores, ello hace
gue la mente se apague a él. Parece la cosa mas importante en el mundo.

K: En la India, existe esta filosofia de que el conocimiento debe terminar. Usted conoce eso, desde luego, el
Vedanta. Pero, al parecer, muy, muy pocas personas terminan realmente con el conocimiento y hablan desde la
libertad.

DB: Por lo general, el conocimiento parece ser extremadamente importante, aun cuando una persona pueda decir
verbalmente que el conocimiento debe terminar...

K: ¢Quiere usted decir que uno es tan estipido que no ve que este conocimiento psicolégico tiene una importancia
muy pequefia, y que por eso la mente se aferra a éI?

DB: Yo no lo expondria del todo asi, que la persona es estlpida, sino mas bien que su conocimiento embota el
cerebro.

K: Lo embota, muy bien. Pero el cerebro no parece ser capaz de desembarazarse de ese embotamiento.

DB: Esta ya tan embotado, que no puede ver lo que esta haciendo.

K: ¢Qué hard, entonces? He estado observando por muchos afios a personas que intentan liberarse de ciertas cosas.
Esta es la raiz de ello, ;comprende? Esta acumulacion psicoldgica se convierte en conocimiento psicoldgico. Y asi
divide. Y alrededor y dentro de ello ocurren toda clase de cosas. Y, sin embargo, la mente se niega a desprenderse
de su conocimiento psicoldgico.

DB: Si.

K: ¢Por qué? ¢Es porque en ello hay certidumbre, seguridad?

DB: En parte es eso, pero pienso que, de algiin modo, ese conocimiento asume la significacién de lo absoluto, en
vez de ser relativo.

K: Comprendo todo eso, pero usted no contesta mi pregunta. Soy un hombre comdn, me doy cuenta de todo esto, y
de la importancia limitada que el conocimiento tiene en distintos niveles, pero muy profundamente dentro de mi,
este conocimiento acumulado es muy destructivo.

DB: El conocimiento engafa a la mente, de tal modo que la persona no advierte normalmente que es destructivo.
Una vez que este proceso ha comenzado, la mente no se encuentra en un estado que le permita juzgarlo, porque esta
eludiendo el problema. Hay un tremendo mecanismo defensivo o de escape que impide considerar toda la cuestion.

K: ¢Por qué?

DB: Porque parece que algo sumamente precioso podria estar comprometido.

K: Uno es extrafiamente inteligente, capaz o diestro en otras direcciones, pero aqui, donde la raiz de todo es esta
dificultad, ¢por qué no comprendemos lo que esta sucediendo? ;Qué le impide a la mente hacer esto?



DB: Una vez que se le ha dado importancia al conocimiento, hay un proceso mecanico que resiste a la inteligencia.
K: ¢Qué haré, entonces? Me doy cuenta de que debo desprenderme del conocimiento psicol6gico acumulado -que
es divisivo, destructivo e insignificante- pero no puedo hacerlo. ;Es porque me falta energia?
DB: No originalmente, si bien la energia es disipada por el proceso.
K: ¢Habiendo disipado una gran cantidad de energia, no tengo la energia para abordar esto?
DB: La energia volveria inmediatamente si pudiéramos comprender esto. No creo que sea ése el punto principal.
K: No. ;Qué haré, entonces, al darme cuenta de que este conocimiento esta formando inevitablemente una rutina en
la cual vivo? ;Como he de terminar con el conocimiento?
DB: Yo no estoy seguro de que, por lo general, esté claro para la gente que este conocimiento hace todo eso; o que
el conocimiento es conocimiento. Puede suponerse que es algun “ser”, el “ego”, el “yo”. Este conocimiento crea el
“yo0”, y el “y0” es la experiencia como una entidad, la cual parece no ser conocimiento sino algun ser real.
K: ¢Esta usted diciendo que este “ser” es diferente del conocimiento?
DB: Parece serlo, finge una diferencia.
K: ¢Pero es diferente?
DB: No lo es, pero la ilusién tiene un gran poder.
K: Ese ha sido nuestro condicionamiento.
DB: Si. Entonces la pregunta es: ;Como pasamos a través de esa ilusion para deshacer la rutina, ya que ella crea la
imitacion o la presuncion de un estado del ser?
K: Ese es el punto clave. EI movimiento central del hombre es éste, y parece que en él no hay ninguna esperanza. Y
al darme cuenta de que no hay ninguna esperanza, me quedo sentado y digo que no puedo hacer nada. Pero si
aplico mi mente a ello, surge la pregunta: ¢Es posible funcionar en este mundo sin el conocimiento psicologico?
Estoy bastante interesado en esto; parece el problema basico que el hombre debe resolver en todo el mundo.
DB: Correcto. Usted puede discutirlo con alguien, y esa persona piensa que ello parece razonable. Pero tal vez su
“status” se sienta amenazado, y tenemos que decirle que eso es el conocimiento psicoldgico. A esa persona no le
parece que eso sea conocimiento, sino algo méas. Y no ve que el conocimiento que tiene de su “status”, esta detras
de la perturbacién que experimenta. A primera vista, el conocimiento parece ser algo pasivo, algo que uno podria
usar si lo necesitara y, si asi lo quisiera, podria simplemente dejarlo de lado, que es como deberia ser.
K: Comprendo todo eso.
DB: Pero entonces llega el instante en que el conocimiento ya no parece ser conocimiento.
K: Los politicos y las personas que estan en el poder, no escucharian esto. Tampoco lo harian las que se llaman
personas religiosas. Las que escucharan son solo las personas descontentas, las que sienten que lo han perdido todo.
Pero aun ellas no siempre escuchan de modo tal que esto sea realmente algo que arde y quema.

¢Como emprende uno esto? Digamos, por ejemplo, que he dejado el catolicismo, el protestantismo y todo eso.
También tengo una profesion y sé que ahi es necesario poseer conocimientos. Entonces veo lo importante que es no
estar atrapado en el proceso del conocimiento psicoldgico y, sin embargo, no puedo desprenderme de él. Esta
siempre esquivandome; jugamos tretas. Es como el juego de escondite. jMuy bien! Dijimos que ése es el muro que
tengo que derrumbar. No, no “yo”; ése es el muro que tiene que ser derrumbado. Y hemos dicho que este muro
puede ser derrumbado por el amor y la inteligencia. {No estamos pidiendo algo enormemente dificil?
DB: Es dificil.
K: Estoy de este lado del muro, y usted me pide que tenga ese amor y esa inteligencia que destruiran el muro. Pero
yo no sé qué es ese amor, qué es esa inteligencia, porque estoy atrapado en esto, en este otro lado del muro.
Logicamente, sensatamente, comprendo que lo que usted estd diciendo es exacto, l6gico, y veo la importancia de
ello, pero el muro es tan fuerte, tan dominante y poderoso, que no puedo ir mas alla de él. Dijimos el otro dia que el
muro podria ser derrumbado mediante el discernimiento, si el discernimiento no se transforma en una idea.
DB: Si.
K: Cuando se discute el discernimiento, existe el peligro de que uno haga de él una abstraccion; eso significa que
nos alejamos del hecho y que la abstraccién se vuelve sumamente importante. Lo cual implica, nuevamente,
conocimiento.
DB: Si, la actividad del conocimiento.
K: iY asi estamos otra vez en lo mismo!
DB: Pienso que la dificultad general es que el conocimiento no estd meramente situado ahi como una especie de
informacion, sino que se halla extremadamente activo, afrontando y moldeando cada instante conforme al
conocimiento del pasado. Asi, incluso cuando se suscita esta cuestion, el conocimiento estd todo el tiempo
aguardando, y después actla. Toda nuestra tradicion dice que el conocimiento no es activo sino pasivo. Pero es
realmente activo, aunque la gente, por lo general, no lo considere de ese modo. Piensa que el conocimiento esta
meramente situado ahi...
K: ...aguardando.
DB: Aguardando para actuar. Y cualquier cosa que intentemos hacer al respecto, el conocimiento ya esta actuando.
En el momento mismo en que nos damos cuenta de que éste es el problema, el conocimiento ya ha actuado.



K: Si. ¢Pero me doy cuenta de ello como un problema? ;O como una idea que debo llevar a cabo? (Ve la
diferencia?
DB: EI conocimiento lo convierte todo automaticamente en una idea que debemos llevar a cabo. Ese es totalmente
el modo en que esta estructurado.
K: Ese es totalmente el modo en que hemos vivido.
DB: El conocimiento no puede hacer ninguna otra cosa.
K: ¢Como hemos de romper con eso siquiera por un segundo?
DB: A mi me parece que si uno pudiera ver, observar, darse cuenta... si el conocimiento pudiera verse a si mismo
mientras opera... El punto es que el conocimiento parece operar sin saberlo, simplemente aguardando y después
actuando, en cuyo lapso ha desorganizado el orden del cerebro.
K: Esto me interesa muchisimo, porque dondequiera que vaya, es esto lo que estéa sucediendo. Es algo que tiene que
ser resuelto. ¢ Diria usted que la capacidad de escuchar es mucho méas importante que cualquiera de estas cosas, que
cualquier explicacion o razonamiento 16gico?
DB: Eso viene a parar en el mismo problema.
K: No, no. No lo hace. Quiero ver si hay una posibilidad de que el muro se derrumbe, cuando escucho
completamente lo que usted estd diciendo. ¢Entiende? ;La hay? Estoy tratando de descubrirlo, sefior. Soy un
hombre comln y usted me esta diciendo todo esto, y yo comprendo que lo que usted dice es asi. Estoy de veras
profundamente involucrado en eso que usted expresa, pero de algin modo la llama no esta encendida; todo el
combustible esta ahi, pero no hay fuego. ¢ Qué puedo hacer, entonces? jEste es mi eterno clamor!
DB: El cerebro posee la capacidad de escuchar; tenemos que preguntarnos si el hombre comuin esta tan lleno de
opiniones que no puede escuchar.
K: Usted no puede escuchar con opiniones; podria, con igual razon, estar muerto.
DB: Pienso que el conocimiento tiene toda clase de defensas. ¢Es posible, digamos, que el hombre comin tenga
esta percepcion? Eso es, en realidad, lo que usted esta preguntando, ¢no?
K: Si. Pero tiene que haber una comunicacién entre usted y ese hombre, algo tan fuerte que el propio acto de
escucharlo él a usted, y de comunicarse usted con él, opere.
DB: Si, entonces uno tiene que abrirse paso a través de sus opiniones, a través de toda la estructura.
K: Por supuesto. Por eso es que este hombre ha venido aqui, para eso. El ha terminado con todas las iglesias y las
doctrinas. Comprende que lo que aqui se ha dicho es verdadero. Cuando usted se comunica con él, su
comunicacién es intensa y real, porque usted no estd hablando desde el conocimiento o las opiniones. Un ser
humano libre estd tratando de comunicarse con este hombre comin. Entonces, ¢puede él escuchar con esa
intensidad que usted, el comunicante, le esta dando? EI quiere escuchar a alguien que esta diciendo la verdad, y
mientras usted la dice, algo esta ocurriendo en él. Esto ocurre a causa de que €l estd escuchando tan ardientemente.
Es un poco lo que le pasa a usted, como cientifico, cuando le estd diciendo algo a uno de sus estudiantes. Le
estd hablando de algo que debe ser enormemente importante, porque usted ha dedicado a ello toda la vida. Y el
estudiante ha abandonado muchas cosas sélo para venir aqui. ¢Es culpa del comunicante que el oyente no lo reciba
de inmediato? ;O el oyente es incapaz de escuchar lo que usted le comunica?
DB: Bueno, si €l es incapaz de escuchar, entonces nada puede hacerse. Pero digamos que viene alguien que ha
atravesado algunas de estas defensas, aunque hay otras de las que no es consciente; eso no es tan simple como lo
que usted ha descrito.
K: Yo siento que, de algiin modo, es terriblemente simple. Si uno pudiera escuchar con todo su ser, el cerebro no
estaria atrapado en la rutina. Generalmente, en la comunicacion, usted me estd diciendo algo y yo lo estoy
asimilando, pero hay un intervalo entre lo que usted dice y lo que yo asimilo.
DB: Si.
K: Y ese intervalo es el peligro. Si no asimilo eso de manera absoluta, si no escucho con todo mi ser, se acabo. ¢Es
dificil escuchar porque en esto no hay vestigio alguno de placer? Usted no esta ofreciendo ningun placer, ninguna
gratificacién. Dice: Esto es asi; tomelo. Pero mi mente esta tan comprometida con el placer, que yo no escucharé
nada que no sea completamente satisfactorio o placentero.
También me doy cuenta del peligro que hay en eso, en buscar satisfaccion y placer; de modo que también eso
lo dejo de lado. No hay placer, ni recompensa, ni castigo. En el escuchar, hay Unicamente observacion pura.
Llegamos, entonces, al punto: la observacion pura, que es realmente el escuchar, ¢es amor? Pienso que lo es.
Si usted afirma esto, entonces mi mente dice otra vez: “Deme eso. Digame qué debo hacer”. Pero cuando yo le
pido que me diga lo que debo hacer, estoy de vuelta en el campo del conocimiento. jEs algo tan instantaneo! De
modo que rehuso preguntarle qué debo hacer. Entonces, ¢ddnde estoy? Usted se ha referido a la percepcién, que no
tiene direccion ni motivo alguno. La percepcién pura es amor. Y en esa percepcion, el amor es inteligencia. No son
tres cosas separadas, son una sola cosa total. Usted sefiald todo esto muy cuidadosamente, paso a paso, y yo he
llegado a ese punto en que tengo un sentimiento de ello. Pero éste se va muy rapidamente. Entonces comienzo a
preguntar: “;Cémo puedo recuperarlo?” Y de nuevo, el recuerdo de ello, que es conocimiento, blogquea la
percepcion.



DB: Lo que usted sefiala es que, cada vez que hay una comunicacion, el conocimiento comienza a operar en
muchas formas diferentes.

K: Usted ve, entonces, que es enormemente dificil estar libre del conocimiento.

DB: Uno podria preguntarse por qué el conocimiento no espera hasta que se le necesita.

K: Eso implica estar psicolégicamente libre del conocimiento, y cuando surge la necesidad, uno actla desde la
libertad y no desde el conocimiento.

DB: Pero el conocimiento interviene para informar mi accién, aunque €l no la haya originado.

K: Eso es estar libre del conocimiento. Y, al estar libre, es desde la libertad y no desde el conocimiento que uno se
comunica. O sea, que hay comunicacion desde el vacio. Cuando usamos palabras, éstas en si son el resultado del
conocimiento, pero surgen desde ese estado de completa libertad. Ahora bien, supongamos que yo, como un ser
humano comun, he llegado a ese punto en que existe esta libertad, y desde ella tiene lugar la comunicacién. Usted,
como cientifico eminente, ;se comunicard conmigo sin ninguna barrera? ;Entiende mi pregunta?

DB: Si. Esta libertad con respecto al conocimiento, existe cuando el conocimiento es visto como informacion. Pero,
por lo comun, parece ser mas que informacion, y el conocimiento mismo no ve que el conocimiento no es libre.

K: Jamas es libre. Y si he de comprenderme a mi mismo, debo estar libre para mirar.

¢Como se comunicara usted conmigo, he llegado a cierto punto en que estoy ardiendo por recibir lo que usted
expresa, recibirlo de manera tan completa que el conocimiento psicolégico se termine? ;O me estoy engafiando a
mi mismo, con que me encuentro en ese estado?

DB: Esa es la cuestion: el conocimiento esta constantemente engafiandose a si mismo.

K: ¢De modo que mi mente esta engafiandose siempre? ¢ Qué haré entonces? Volvamos a eso.

DB: Nuevamente pienso que la respuesta es escuchar.

K: ¢Por qué no escuchamos? ¢Por qué esto no lo comprendemos inmediatamente? Uno puede dar todas las razones
superficiales del porqué; vejez, condicionamiento, pereza, etcétera.

DB: ¢Pero es posible dar la razon profunda de ello?

K: Pienso que se debe a que el conocimiento, que es el “yo”, es tan tremendamente fuerte como una idea.

DB: Si, por eso he tratado de decir que la idea tiene una tremenda importancia y significacion. Suponga, por
ejemplo, que usted tiene la idea de Dios; ésta adquiere un poder tremendo.

K: O, si se tengo la idea de que soy inglés, o francés, esta idea me da una gran energia.

DB: Y asi la idea crea un estado del cuerpo que parece ser la existencia misma del yo. Entonces la persona no
experimenta eso como mero conocimiento...

K: Si, ¢pero seguimos y seguimos girando en circulos? Parece que asi fuera.

DB: Bueno, me estaba preguntando si hay alguna cosa que pudiera comunicarse con respecto al poder abrumador
gue parece venir con el conocimiento. ..

K: ...y con la identificacion.

DB: Eso parece ser algo que valdria la pena investigar.

K: ¢Cual es, entonces, la raiz etimoldgica de “identificacion”?

DB: “Siempre lo mismo”.

K: Siempre lo mismo, correcto. jMuy cierto! No hay nada nuevo bajo el sol.

DB: Usted dice que el yo es siempre el mismo. El trata de ser siempre el mismo en esencia, si no en detalle.

K: Si, si.

DB: Pienso que esto es lo que anda mal con el conocimiento, que intenta involucrarse en lo que siempre es lo
mismo, y asi se adhiere a ello. El propio conocimiento trata de encontrar lo que es permanente y perfecto. Quiero
decir, incluso independientemente de cualquiera de nosotros. Es como incorporar eso dentro de las células.

K: De esto surge la pregunta: ¢Es posible prestar atencion diligentemente? Uso “diligencia” en el sentido de ser
exacto.

DB: En realidad, significa esmerarse.

K: Por supuesto. Esmerarse en captar la cosa total. Tiene que haber algin otro modo por completo diferente a todo
este asunto intelectual. Esto lo hemos ejercitado muchisimo, y esa capacidad intelectual nos ha conducido hasta el
muro en blanco. Yo abordo la cosa desde todas direcciones, pero a la larga esta ahi el muro, que es el “yo”, con mi
conocimiento, mis prejuicios y todo lo demas. Y entonces, el “yo” dice: “Debo hacer algo al respecto”. Lo cual
sigue siendo el “yo”.

DB: El “yo” siempre quiere ser constante, pero al propio tiempo quiere cambiar.

K: Ponerse una chaqueta diferente. Es siempre el mismo. En consecuencia, la mente que esta funcionando con el
“y0”, es siempre la misma mente. jDios mio, ya lo ve, estamos de vuelta en lo mismo!

Lo hemos intentado todo -ayuno, toda clase de disciplinas- para deshacernos del “yo” con todos sus
conocimientos e ilusiones. Uno trata de identificarlo con otra cosa, que es la misma cosa. Entonces uno vuelve a la
pregunta fundamental: ;Qué hara desaparecer totalmente el muro en blanco? Pienso que esto s6lo es posible
cuando el hombre que esta bloqueado puede prestar atencién completa a lo que el hombre libre esta diciendo. No
hay otro modo de derrumbar el muro: ni el intelecto, ni las emociones, ni ninguna otra cosa. Cuando alguien que ha



ido mas alla del muro, que lo ha derrumbado, dice: “Escuchen, por el amor de Dios, escuchen”, y yo le escucho con
mi mente vacia, entonces se acab6 el problema. ¢Entiende lo que estoy diciendo? No tengo la sensacion de que
espero que algo ocurra o que algo vuelva, ni tampoco me preocupa el futuro. La mente esta vacia y, por lo tanto,
escucha. Punto final.

Para que un cientifico pueda descubrir algo nuevo, debe tener cierto vacio desde el cual habra una percepcion
diferente.
DB: Si, pero so6lo en el sentido de que, por lo general, el problema es limitado, y asi la mente puede estar vacia con
respecto a ese problema particular, permitiendo el descubrimiento merced a una percepcion licida e instantanea en
esa area. Pero nosotros no estamos cuestionando esta area particular, sino la totalidad del conocimiento.
K: Es realmente extraordinario cuando uno lo investiga.
DB: Y usted dijo antes que la terminacién del conocimiento es el Vedanta.
K: Esa es la verdadera respuesta.
DB: Pero, por regla general, muchas personas sienten que deben conservar el conocimiento en un érea, para poder
cuestionarlo en otra. Podria preocuparles la pregunta: “;Con qué conocimiento cuestiono la totalidad del
conocimiento?”
K: Si. ¢Con qué conocimiento cuestiono mi conocimiento? De acuerdo.
DB: En cierto sentido, poseemos de hecho un conocimiento, porque hemos visto que toda esta estructura del
conocimiento psicoldgico no tiene sentido, que es inconsistente, sin significacion alguna.
K: Desde ese vacio del que estuvimos hablando, ¢hay una base o una fuente en la cual tienen su comienzo todas las
cosas? La materia, los seres humanos, sus capacidades, sus necedades, ¢todo el movimiento parte de ahi?
DB: Podriamos considerar eso. Pero tratemos de clarificarlo un poco. Tenemos el vacio.
K: Si, el vacio en que no hay movimiento alguno del pensar como conocimiento psicoldgico. Y por lo tanto, no
existe el tiempo psicoldgico.
DB: Aunque sigue existiendo el tiempo del reloj...
K: Si, pero hemos ido més alld de eso; no retrocedamos. No existe el tiempo psicolégico, no hay movimiento
alguno del pensar. Ese vacio, ¢es el origen de todo movimiento?
DB: Bueno... ¢ Usted diria que el vacio es “la base”?
K: Es lo que pregunto. Examinemos esto muy despacio.
DB: Previamente, estuvimos diciendo que existe el vacio y que mas alla de ese vacio esta “la base”.
K: Lo sé, lo sé. Discutamos esto més adelante.

18 de septiembre de 1980, Brockwood Park, HAMPSHIRE



12

La mente en el universo

KRISHNAMURTI: Hablabamos el otro dia de una mente que estd por completo libre de todo movimiento, de todas
las cosas que el pensamiento ha puesto ahi: el pasado, el futuro, etc. Pero antes de que sigamos examinando €so,
quisiera que discutiéramos las razones por las que el hombre est4 aprisionado en actitudes y valores materialistas; y
también quiero preguntarle cual es la naturaleza del materialismo.

DAVID BOHM: Bueno, ante todo, materialismo es el nombre de cierta doctrina filoséfica...

K: No es a eso que me refiero. Quiero explorar esto.

DB: La materia es todo lo que existe.

K: O sea, que la naturaleza y todos los seres humanos reaccionan fisicamente. Esta reaccion es alimentada por el
pensamiento. Y el pensamiento es un proceso material. Por lo tanto, la reaccion en la naturaleza es una respuesta
materialista.

DB: Creo que la palabra “materialista” no es del todo exacta. Digamos que es la respuesta de la materia.

K: La respuesta de la materia; expresémoslo de ese modo. Es mejor. Estamos hablando acerca de tener una mente
vacia, y hemos llegado al punto en que el muro ha sido derribado. Este vacio y lo que se encuentra mas alla del
vacio o a través de él... ya llegaremos a eso, pero antes de hacerlo, pregunto: ¢(Es materia toda reaccion?

DB: Es materia en movimiento. Podria decirse que hay evidencia a favor de eso, que la ciencia ha descubierto que
un enorme numero de reacciones se deben a los nervios.

K: ¢Diria usted, entonces, que la materia y el movimiento son las reacciones que existen en toda la materia
organica?

DB: Si, toda la materia, tal como la conocemos, se rige por la ley de accién y reaccidn. Cada accion tiene una
reaccion correspondiente.

K: Por lo tanto, accion y reaccion son un proceso material, como lo es el pensamiento. Ahora bien, la cuestion es ir
mas alla de eso.

DB: Pero antes de afirmar algo asi, digamos que algunas personas podrian pensar que no hay ningln sentido en ir
mas alla. Esa seria la filosofia del materialismo.

K: Pero si uno esta viviendo meramente en esa area, su vida es muy, muy superficial. ;Correcto? Realmente, no
tiene en absoluto significado alguno.

DB: Tal vez deberiamos referirnos a una cosa que algunas personas han dicho, que la materia no es solamente
accion y reaccion, sino que puede tener un movimiento creativo. La materia puede crear formas nuevas.

K: Pero eso sigue estando en la misma area.

DB: Si. Pongdmoslo en claro. Tenemos que ver que existen formas muy sutiles de materialismo que podrian ser
dificiles de detectar.

K: Empecemos por preguntar si usted considerarla que el pensamiento es un proceso material.

DB: Si. Bueno, algunas personas podrian argiir que en parte es material y en parte es algo que trasciende lo
material.

K: Lo sé. He discutido esto. Pero no es asi.

DB: (Como podemos expresar eso sencillamente para que resulte bien claro?

K: Porque cualquier movimiento del pensar es un proceso material.

DB: Tenemos que ampliar esto de modo que no sea una cuestion de autoridad. Uno dice, a titulo de observacion,
gue el pensamiento es un proceso material. Ahora bien, ;c6mo puede uno ver que es asi?

K: ¢Como podria uno darse cuenta de que el pensamiento es un proceso material? Pienso que es bastante claro. Hay
una experiencia, un incidente que se registra, el cual se convierte en conocimiento. Y desde ese conocimiento surge
el pensar, y entonces tiene lugar la accion.

DB: Si. Por lo tanto, decimos que el pensamiento es eso. Que proviene constantemente del trasfondo. ¢Afirma
usted, entonces, que si surge algo nuevo, no es parte de este proceso?

K: Si. Si ha de haber algo nuevo, el pensamiento, como proceso material debe terminar. Es obvio.

DB: Y entonces puede reanudarse después.

K: Después, si. Espere, veamos lo que ocurre después. Decimos, entonces, que toda accion y reaccion, y la accion
que se deriva de esa reaccion, constituyen un movimiento de la materia.

DB: Si, un muy sutil movimiento de la materia.

K: Por consiguiente, en tanto la mente de uno esta dentro de esa area, tiene que haber un movimiento de la materia.
¢Es, entonces, posible, que la mente supere la reaccion? Ese es el proximo paso. Como dijimos antes, uno se irrita,
y ésa es la primera reaccion. Después, la reaccién a eso -la segunda reaccién- es: “No debo estar irritado”. Entonces
viene la tercera reaccion: “Debo controlarme o justificarme”. Asi que, constantemente, hay accion y reaccion.
¢Puede uno ver que éste es un movimiento continuo y sin fin?



DB: Si, la reaccion es continua, pero en cierto momento parece haber terminado, y al momento siguiente es como si
fuera un movimiento nuevo.

K: Pero sigue siendo una reaccion.

DB: Sigue siendo lo mismo, pero se presenta de una manera diferente.

K: Es exactamente lo mismo siempre...

DB: Pero se presenta como algo siempre diferente, siempre nuevo.

K: Por supuesto. Es justamente eso. Usted dice algo, yo me irrito, pero esa irritacion es una reaccion.

DB: Si, parece ser algo subitamente nuevo.

K: Pero no lo es.

DB: Uno tiene que darse cuenta de que no lo es. Por lo general, la mente tiende a no percatarse de ello.

K: Nosotros somos sensibles a ello, estamos alertas al problema. Entonces, si uno esta despierto, atento, la reaccion
llega a su fin: si uno comprende este proceso reactivo, si lo comprende no sélo Idgicamente sino a través del
discernimiento, ese proceso puede, por supuesto, cesar. Por eso es muy importante que esto se comprenda antes de
gue discutamos lo que es la mente vacia y si existe algo mas alla de esto, o si en ese mismo vaciado de la mente,
hay alguna otra cualidad. Entonces, ¢es esa mente vacia una reaccion? ¢Una reaccién a los problemas del dolor, el
placer y el sufrimiento? ¢Es un intento de escapar de todo esto hacia algun estado de no-ser?

DB: Si, la mente siempre puede hacer eso.

K: Puede inventar. Ahora hemos llegado al punto de preguntarnos si esta cualidad del vacio no es una reaccion.
¢De acuerdo, sefior? Antes de ir mas lejos, ;es posible tener una mente que de veras esté completamente vacia de
todas las cosas que el pensamiento ha acumulado?

DB: De modo que el pensamiento cese de actuar.

K: Asi es.

DB: Por un lado, tal vez uno pudiera decir que la reaccidon se debe a la naturaleza de la materia, la cual
continuamente esta reaccionando y moviéndose. ¢Pero entonces la materia es afectada por este discernimiento?

K: No le entiendo bien. jAh, si, ya comprendo! ¢Afecta el discernimiento las células del cerebro que contienen la
memoria?

DB: Si. La memoria esta reaccionando continuamente, se estd moviendo, como el aire, el agua y todo lo que nos
rodea.

K: Después de todo, si no reacciono fisicamente, estoy paralizado. Pero estar reaccionando continuamente, es
también una forma de paralisis.

DB: Bueno, jla forma impropia de reaccion! La reaccion en torno a la estructura psicoldgica. Pero si damos por
sentado que la reaccién en torno a la estructura psicolégica ha comenzado con la humanidad, ¢por qué deberia
terminar alguna vez? La reaccion produce otra reaccion y otra y otra, y entonces cabria esperar que eso continuara
para siempre y que nada lo detuviera.

K: Solamente el discernimiento en la naturaleza de la reaccion, termina con la reaccion psicolégica.

DB: Entonces usted sostiene que la materia es afectada por el discernimiento, el cual estd més alla de la materia.

K: Si, méas alla de la materia. Este vacio, ¢se encuentra, entonces, dentro del cerebro mismo? ;O es algo que el
cerebro ha concebido como un estado de vacio? Uno debe ser muy claro al respecto.

DB: Si. Pero cualquier cosa que discutamos, no importa cual sea el problema, el pensamiento empieza a querer
hacer algo al respecto, porgue siente que siempre puede hacer una contribucion.

K: De acuerdo.

DB: En el pasado, el pensamiento no comprendié que no tenia ninguna contribucion atil que hacer, pero ha
continuado en el habito de decir que el vacio es muy bueno. Por lo tanto, el pensamiento dice: “Trataré de producir
el vacio”.

K: Por supuesto.

DB: jEl pensamiento trata de ser Gtil!

K: Ya hemos pasado por todo eso. Hemos visto la naturaleza del pensar, su movimiento, el tiempo y todo eso. Pero
ahora quiero descubrir si este vacio estd dentro de la propia mente, o si estd més alla.

DB: ;Qué entiende usted por mente?

K: La mente es todo: las emociones, el pensamiento, la conciencia, el cerebro; la totalidad de eso es la mente.

DB: La palabra “mente” ha sido usada de muchas maneras. Ahora usted la esta usando en el sentido de que
representa el pensamiento, el sentimiento, el deseo y la voluntad, todo el proceso material.

K: Si, todo el proceso material.

DB: jQue la gente ha denominado no-material!

K: De acuerdo. Pero la mente es todo el proceso material.

DB: Que se desarrolla en el cerebro y en los nervios.

K: En toda la estructura. Uno puede ver que esta reaccion materialista puede terminar. Y la pregunta siguiente es si
ese vacio esta adentro o afuera. (Afuera, en el sentido de estar en otra parte).

DB: ¢Donde podria estar?



K: Yo no pienso que podria estar en otra parte, sino que simplemente formulo la pregunta...

DB: Bueno, cualquier cosa asi es un proceso material.

K: Esta dentro de la mente misma. No fuera de ella. ¢ Correcto?

DB: Si.

K: ¢Cudl es, ahora, el proximo paso? Ese vacio, ¢no contiene nada? ;Ninguna cosa?

DB: Ninguna cosa, 0 sea nada que tenga forma, estructura, estabilidad.

K: Si. Todo eso: forma, estructura, reaccién, estabilidad, capacidad. Entonces, ;qué es ese vacio? ¢Es la energia
total?

DB: Si, el movimiento de la energia.

K: El movimiento de la energia. No es un movimiento de reaccion.

DB: No es un movimiento de cosas que reaccionan entre si. EI mundo puede considerarse compuesto por un
nimero de cosas que reaccionan mutuamente, y ésa es una clase de movimiento; pero nosotros estamos
refiriéndonos a una clase diferente de movimiento.

K: Por completo diferente.

DB: No hay en él cosa alguna.

K: Ninguna cosa; por lo tanto, ese movimiento no pertenece al tiempo. ¢Es eso posible? ;O s6lo estamos cediendo
a la imaginacion, a algln tipo de sensacién prometedora, romantica, agradable? No creo que sea asi, porque ya
hemos pasado por todo eso, paso a paso, hasta llegar a este punto. En consecuencia, no nos estamos engafiando a
nosotros mismos. Ahora decimos que ese vacio no tiene un centro, como el “yo” y todas las reacciones. En ese
vacio hay un movimiento de energia intemporal.

DB: Cuando usted se refiere a la energia intemporal, podriamos repetir lo que ya hemos dicho acerca de que el
tiempo y el pensamiento son la misma cosa.

K: Si, por supuesto.

DB: Entonces usted estuvo diciendo que el tiempo s6lo puede intervenir en un proceso material.

K: Correcto.

DB: Ahora bien, si tenemos una energia que es intemporal pero que, no obstante, se mueve...

K: Si, no es estatica...

DB: Entonces, ¢qué es el movimiento?

K: ¢Qué es el movimiento desde aqui hacia alla?

DB: Esa es una forma de movimiento.

K: Una forma. O desde ayer a hay, y desde hoy a mafiana.

DB: Hay distintas clases de movimiento.

K: ¢Qué es, entonces, el movimiento? ;Existe un movimiento gue no sea un “movimiento”? ;Comprende? ¢ Existe
un movimiento que no tenga principio ni fin? A diferencia del pensamiento, que tiene un comienzo y un final.

DB: Salvo que uno dijera que el movimiento de la materia podria tener un comienzo y no un final; el movimiento
reactivo. ¢No esta usted hablando de eso?

K: No, no hablo de eso. El pensamiento tiene un comienzo y el pensamiento tiene un final. Hay un movimiento de
la materia como reaccion y esté el cese de esa reaccion.

DB: En el cerebro.

K: Si. Pero hay varias clases de movimientos. Es todo cuanto sabemos. Y viene alguien y dice que existe una clase
por completo diferente de movimiento. Pero para comprender eso, debemos estar libres del movimiento del pensar
y del movimiento del tiempo, para comprender un movimiento que no es...

DB: Bueno, hay dos cosas en relacion con este movimiento, el cual no tiene comienzo ni fin, pero tampoco esta
determinado por una serie de secuencias del pasado.

K: Por supuesto. No hay causalidad.

DB: Pero vea, la materia puede juzgarse como una serie de causas; ello quiza no sea adecuado. Y ahora usted esta
diciendo que este movimiento no tiene principio ni fin; que no es el resultado de una serie de causas que siguen una
a la otra.

K: Por lo tanto, yo quiero comprender verbalmente un movimiento que no es un movimiento. No sé si lo estoy
expresando claramente.

DB: Entonces, ¢por qué llamarlo movimiento si no es un movimiento?

K: Porgue no esté quieto, esta activo.

DB: Es energia.

K: Tiene una tremenda energia; por lo tanto, jaméas puede estar quieto. Pero en esa energia, tiene quietud.

DB: Pienso que el lenguaje comin no comunica esto adecuadamente, pero digamos que la energia misma esta
quieta, y que también est4 en movimiento.

K: Pero ese movimiento es un movimiento de quietud. ¢ Suena como una locura?

DB: Puede decirse que el movimiento emerge de la quietud.



K: Correcto. De eso se trata. Dijimos que este vacio esta en la mente. No tiene causa ni efecto. No es un
movimiento del pensar, del tiempo. No es un movimiento de reacciones materiales. No es ninguna de esas c0sas.
Lo cual quiere decir: ¢Es la mente capaz de tener esa extraordinaria quietud sin movimiento alguno? Cuando est&
asi, completamente quieta, hay un movimiento que surge de ahi.
DB: Creo que antes he mencionado que algunas personas, como Aristoteles, tuvieron esta nocién en el pasado;
hemos discutido eso. El hablaba del “motor inmavil” cuando trataba de describir a Dios.
K: Ah, Dios, no. jNo quiero hacer eso!
DB: Usted no quiere describir a Dios, pero alguna clase de nocion similar a ésta ha sido sostenida en el pasado por
diversas personas. Pienso que desde entonces pasé de moda.
K: jPongdmosla de moda! ;Si?
DB: No estoy diciendo que la idea de Aristoteles fuera correcta. Digo meramente que él estuvo considerando algo
en cierto modo similar, aungque probablemente distinto en muchos aspectos.
K: ¢Era un concepto intelectual o una realidad?
DB: Esto es muy dificil de decir, porgue se conoce muy poco.
K: Por lo tanto, no tenemos que introducir a Aristoteles.
DB: Yo solamente queria sefialar que el concepto de un movimiento de quietud, no era una locura, porque otras
personas muy respetables habian sostenido algo similar.
K: iMe alegro! Me alegro de que se me asegure que no estoy loco!

¢Y es ese movimiento que emerge de la quietud, el movimiento de creacion? No estamos hablando de lo que
los poetas, escritores y pintores llaman creacion. Para mi, eso no es creacion; sélo es capacidad, destreza, memoria
y conocimiento operando. Aqui, pienso que esta creacion no se expresa en la forma.
DB: Es importante establecer la diferencia. Por lo general, pensamos que la creacion se expresa en la forma, o
como estructuras.
K: Si, estructuras. jHemos superado la locura, asi que podemos continuar! ¢Diria usted que este movimiento, al no
ser del tiempo, es eternamente nuevo?
DB: Si. Es eternamente nuevo en el sentido de que la creacion es eternamente nueva. ;Correcto?
K: La creacion es eternamente nueva. Esa novedad es la que los artistas tratan de descubrir. Debido a eso, se
complacen en toda suerte de absurdos, pero son pocos los que llegan a ese punto en que la mente esta en absoluto
silencio, silencio desde el cual surge este movimiento que es siempre nuevo. El instante en que ese movimiento se
expresa...
DB: ...¢la primera expresion es en el pensamiento?
K: Es justamente eso.
DB: Y eso puede ser util, pero después queda fijo y se convierte en una barrera.
K: Un erudito indio me cont6 una vez que, antes de que los escultores comenzaran a esculpir la cabeza de un dios,
o lo que fuere, tenian que entrar en una meditacion profunda. En el momento exacto, tomaban el martillo y el
cincel.
DB: Entonces ello surgia del vacio. Vea, hay otro punto. Los aborigenes de Australia dibujan figuras en la arena, de
modo que éstas no tienen permanencia.
K: Eso es verdad.
DB: Tal vez el pensamiento pudiera ser considerado de esa manera. EI marmol es demasiado estatico y permanece
por miles de afios. Asi, aunque el escultor original pueda haber comprendido, los que vienen después ven eso como
una forma fija.
K: ¢Qué relacion tiene todo esto con mi vida cotidiana? ¢De qué modo opera a través de mis acciones, de mis
habituales respuestas fisicas al ruido, al dolor, a las multiples formas de perturbacién? ;Qué relacion tiene lo fisico
con ese movimiento silencioso?
DB: En cuanto la mente se halla en silencio, el pensamiento esta en orden.
K: Estamos llegando a algo. ¢ Diria usted que el movimiento silencioso, con su inagotable frescura, es el orden total
del universo?
DB: Podriamos considerar que el orden del universo emerge de este silencio y vacio.
K: ¢Cudl es, entonces, la relacion de esta mente con el universo?
DB: ¢La mente particular?
K: No; la mente.
DB: ¢La mente en general?
K: La mente. Pasamos por lo general y lo particular, y méas alla de eso esta la mente.
DB: ¢Diria usted que es universal?
K: No me gusta usar la palabra “universal”.
DB: Universal en el sentido de que estd mas alla de lo particular. Pero tal vez esa palabra origine dificultades.
K: ¢{Podemos encontrar otra palabra? “Global” no. {Una mente que esta mas alla de lo particular?
DB: Uno podria decir que es la fuente, la esencia. Se la ha llamado “el absoluto”.



K: Tampoco quiero utilizar la palabra “absoluto”.

DB: “Absoluto” significa literalmente lo que esta libre de toda limitacion, de toda dependencia.

K: Muy bien, si usted esta de acuerdo con que “absoluto” significa libertad respecto de toda dependencia y
limitacion.

DB: Y de todas las relaciones.

K: Entonces usaremos esa palabra.

DB: Tiene connotaciones desafortunadas.

K: Desde luego. Pero por el momento usémosla en nuestro didlogo por una cuestion de conveniencia. Existe esta
quietud absoluta y, en o desde esa quietud, hay un movimiento, y ese movimiento es eternamente nuevo. ;Cual es
la relacion de esa mente con el universo?

DB: ¢{Con el universo de la materia?

K: Con la totalidad del universo: la materia, los arboles, la naturaleza, el hombre, los cielos.

DB: Esa es una pregunta interesante.

K: El universo esta en orden; ya sea destructivo o constructivo, sigue estando en orden.

DB: Vea, el orden tiene el caracter de ser absolutamente necesario; en cierto sentido, no puede ser de otro modo. El
orden que por lo general conocemos nosotros, no es absolutamente necesario. Podria cambiar, depender de alguna
otra cosa.

K: La erupcion de un volcén es orden.

DB: Es orden con respecto a todo el universo.

K: De acuerdo. Entonces, en el universo hay orden, y esta mente quieta, silenciosa, esta completamente en orden.
DB: La mente profunda, la absoluta.

K: La mente absoluta. Por lo tanto, ;es esta mente el universo?

DB: ¢En qué sentido es el universo? Tenemos que comprender qué significa decir eso.

K: Significa lo siguiente: ¢Existe una division, o una barrera entre esta mente absoluta y el universo? ;O son la
misma cosa?

DB: Son la misma cosa.

K: Eso es lo que quiero averiguar.

DB: O tenemos una dualidad de mente y materia, 0 ambas son la misma cosa.

K: Asi es. ¢Es eso presuntuoso?

DB: No necesariamente. Quiero decir que éstas son sélo dos posibilidades.

K: Quiero estar completamente seguro de que no estamos caminando sobre algo que realmente necesita ser
abordado de una manera muy sutil, que necesita un cuidado extremo. ¢Sabe lo que quiero decir?

DB: Si. Regresemos al cuerpo. Hemos dicho que la mente que pertenece al cuerpo -pensamiento, sentimiento,
deseo, la mente particular y la general- es parte del proceso material.

K: Absolutamente.

DB: Y que no es diferente del cuerpo.

K: Correcto. Todas las reacciones son procesos materiales.

DB: Y, en consecuencia, eso que por lo general llamamos “mente” no se diferencia de lo que llamamos “cuerpo”.
K: De acuerdo.

DB: Ahora usted estd ampliando mucho esto, al proponer que consideremos la totalidad del universo. Y nos
estamos preguntando si lo que llamamos mente en el universo, se diferencia de lo que Illamamaos universo en si.

K: Correcto. Usted ve por qué yo siento que en nuestra vida diaria tiene que haber orden, pero no el orden del
pensamiento.

DB: Si, el pensamiento es un orden limitado, relativo.

K: Asi es. Por lo tanto, tiene que haber un orden que esté...

DB: ...libre de la limitacion.

K: Si. En nuestra vida diaria tenemos que tener ese orden, que implica ausencia absoluta de conflicto, de
contradiccion.

DB: Consideremos el orden del pensamiento. Cuando el pensamiento es racional, esta en orden. Pero en la
contradiccion, el orden del pensamiento se ha desbaratado, ha llegado a su limite. El pensamiento opera hasta que
llega a una contradiccion, y ése es el limite.

K: Entonces, si en mi vida diaria hay un orden completo en el cual no existe perturbacién alguna, ;cuél es la
relacion de ese orden con el orden infinito? ;/Puede ese movimiento silencioso del orden, de esa cosa
extraordinaria, afectar mi vida cotidiana, cuando tengo orden psicolégico interno? ; Comprende mi pregunta?

DB: Si. Hemos dicho, por ejemplo, que el volcan es una manifestacion del orden total del universo.

K: Absolutamente. O el tigre matando un ciervo.

DB: La pregunta es, entonces, si un ser humano, en su vida corriente, puede ser algo similar.

K: De eso se trata. Si no fuera asi, ¢cual es el sentido de lo otro, lo universal?



DB: Bueno, ello no tiene sentido para el ser humano. Algunas personas dirian, ¢a quién le interesa el universo?
Todo lo que nos interesa es nuestra propia sociedad y lo que nosotros estamos haciendo. Pero entonces eso se
malogra porque esta lleno de contradiccion.

K: Obviamente. Es s6lo el pensamiento el que dice eso. De modo que el universo, que se halla en orden total,
afecta realmente mi vida cotidiana.

DB: Si. Pienso que los cientificos podrian preguntar coémo la afecta. Vea, uno podria decir: Yo comprendo que el
universo esta constituido por materia y que las leyes de la materia afectan nuestra vida cotidiana. Pero no esta claro
cdémo influyen en la mente, ni si existe esta mente absoluta que afecta la vida cotidiana.

K: jAh! ¢qué es mi vida cotidiana? Desorden y una serie de reacciones, ¢verdad?

DB: Bueno, en su mayor parte es eso.

K: Y el pensamiento estd siempre esforzandose por introducir orden en eso. Pero cuando lo hace, eso sigue siendo
desorden.

DB: Porque el pensamiento esta siempre limitado por sus propias contradicciones.

K: Desde luego. El pensamiento siempre esta creando desorden porque en si mismo es limitado.

DB: Tan pronto trata de ir més alla del limite, eso es desordenado.

K: Correcto. He comprendido eso, lo he investigado, tengo en ello un instante IGcido de discernimiento y, por lo
tanto, hay cierta clase de orden en mi vida. Pero ese orden todavia es limitado. Lo reconozco y digo que la
existencia es limitada.

DB: Ahora bien, algunas personas aceptarian eso y dirian: “;Por qué debe usted obtener mas?”

K: No estoy obteniendo mas.

DB: Pero otras podrian decir: “Seriamos felices si pudiéramos vivir una vida material con un orden verdadero”.

K: Y yo digo: jHagamoslo! Ello debe hacerse. Pero en el mismo hacerlo, uno tiene que darse cuenta de que eso es
limitado.

DB: Si, incluso el més elevado orden que podamos producir es limitado.

K: Y la mente se da cuenta de su limitacion y dice: Vayamos mas alla de esa limitacion.

DB: (Por qué? Algunas personas dirian: ¢Por qué no ser felices dentro de esos limites, expandiéndolos
continuamente, tratando de descubrir nuevas ideas, un orden nuevo? El artista descubrira nuevas formas de arte, el
cientifico una clase nueva de ciencia.

K: Pero todo eso es siempre limitado.

DB: A menudo sentimos que podemos llegar hasta aqui y debemos aceptar que sélo esto es posible.

K: ¢Se refiere usted al sentimiento de que debemos aceptar la condicion humana?

DB: Bueno, mucha gente dira que el hombre podria hacer las cosas mejor de lo que las hace.

K: Si, pero todo esto sigue siendo la condicién humana, un poco reformada, un poco mejor.

DB: Algunas personas dirian que enormemente reformada.

K: jPero sigue siendo limitada!

DB: Si. Tratemos de poner en claro qué hay de malo en la limitacion.

K: En esa limitacion no hay libertad; hay sélo una libertad restringida.

DB: Si. Por lo tanto, finalmente llegamos al limite de nuestra libertad. Algo nos hace reaccionar, y a causa de la
reaccion, caemos de vuelta en la contradiccion.

K: Si, ¢pero qué sucede cuando veo que estoy moviéndome siempre dentro de cierta area...?

DB: Entonces estoy bajo el control de las fuerzas.

K: Es inevitable que la mente se rebele contra eso.

DB: Ese es un punto importante. Uno ve que la mente necesita libertad. ¢ Correcto?

K: Es obvio.

DB: La mente dice que la libertad es el valor supremo. ¢Aceptamos eso, entonces, y lo vemos realmente como un
hecho?

K: Vale decir: comprendo que dentro de esa limitacion soy un prisionero.

DB: Algunas personas se acostumbran a ello y dicen: “Lo acepto”.

K: jYo no lo aceptaré! Mi mente dice que debo liberarme de mi prision. Soy un prisionero, y la prision es muy
agradable, muy refinada y todo lo demas. Pero mi mente sigue siendo limitada, aunque dice que mas alla de todo
eso tiene que haber libertad.

DB: ¢ Qué mente dice esto? ¢La mente particular del ser humano?

K: jAh! ¢ Quién dice que tiene que haber libertad? Oh, eso es muy simple. El dolor mismo, el sufrimiento mismo
exige que superemos esa limitacion.

DB: Esta mente particular, aun cuando acepta la limitacion, encuentra que es dolorosa.

K: Por supuesto.

DB: Y, en consecuencia, esta mente particular siente de algin modo que eso no esta bien. Pero no puede evitarlo. Y
la libertad parece ser algo necesario.

K: La libertad es necesaria, y cualquier impedimento a esa libertad implica regresion. ¢ Correcto?



DB: Esa necesidad no es una necesidad externa originada en la reaccion.

K: La libertad no es una reaccion.

DB: La necesidad de libertad no es una reaccion. Algunas personas podrian decir que, habiendo estado en prision,
uno reaccion6 de este modo.

K: ¢Dbnde nos encontramos, entonces? Esto quiere decir que debe haber libertad con respecto a la reaccion, con
respecto a la limitacion del pensamiento, a todo movimiento del tiempo. Sabemos que tiene que haber libertad
completa respecto de todo eso, antes de que podamos comprender de veras qué es la mente vacia y el orden del
universo, gque entonces es el orden de la mente. Estamos pidiendo muchisimo. ¢Nos sentimos dispuestos a llegar tan
lejos?

DB: Bueno, usted sabe que la falta de libertad tiene sus atracciones.

K: Por supuesto, pero a mi no me interesan estas atracciones.

DB: Pero usted pregunt6 si estamos dispuestos a llegar tan lejos. Por lo tanto, eso parece sugerir que puede haber
algo atractivo en esta limitacion.

K: Si, en la ausencia de libertad he encontrado certidumbre, seguridad, placer. Me doy cuenta de que en el placer o
en el dolor, no hay libertad. La mente dice, no como una reaccion, que uno debe liberarse de todo esto. Llegar a ese
punto y liberarse sin conflicto exige su propia disciplina, su propio discernimiento. Por eso, a aquellos de nosotros
gue han investigado todo esto a cierta profundidad, les dije: ¢(Puede uno llegar tan lejos como eso? ;O las
respuestas del cuerpo -las responsabilidades de la accién cotidiana, con la esposa de uno, los hijos y todo eso-
impiden este sentido de completa libertad? Los monjes, los santos y los sanyasis han dicho: “Debes abandonar el
mundo”.

DB: Ya examinamos eso.

K: Si, ésa es otra forma de estupidez, aunque siento tener que expresarlo de ese modo. Hemos pasado por todo eso,
de manera que rehuso entrar en ello nuevamente. Ahora pregunto: El universo y la mente que se ha vaciado de todo
esto, ¢son una sola cosa?

DB: (Lo son?

K: No estan separados, son una sola cosa.

DB: ¢Esta usted diciendo, entonces, que el universo material es como el cuerpo de la mente absoluta?

K: Si, exacto.

DB: jPuede ser un modo pintoresco de expresarlo!

K: Debemos cuidarnos mucho, también, de no caer en la trampa de pensar que la mente universal esta siempre ahi.
DB: (Como lo expresaria usted, entonces?

K: El hombre ha dicho que Dios estd siempre ahi; Brahma o el principio supremo esta siempre presente, y todo lo
gue usted tiene que hacer es purificarse y alcanzar eso. También ésta es una aseveracion muy peligrosa, porque
entonces yo podria decir que lo eterno esta en mi.

DB: Pero yo pienso que eso es proyectar.

K: jPor supuesto!

DB: Existe una dificultad l6gica cuando decimos que ello esta siempre ahi, porque “siempre” implica tiempo, y
nosotros estamos tratando de discutir algo que nada tiene que ver con el tiempo. jPor lo tanto, no podemos situarlo
no aqui, ni alla, ni ahora ni luego!

K: Hemos llegado al punto en que existe esta mente universal, y la mente humana puede ser parte de ella cuando
hay libertad.

20 de septiembre de 1980, Brockwood Park, HAMPSHIRE



13

¢Pueden ser resueltos los problemas personales, y terminar la fragmentacion?

KRISHNAMURTI: Hemos cultivado una mente que puede resolver casi cualquier problema tecnolégico. Pero, al
parecer, los problemas humanos nunca han sido resueltos. Los seres humanos estan ahogados por sus problemas:
los problemas de la comunicacion, del conocimiento, de las relaciones, los problemas del cielo y del infierno; todo
el problema de la existencia humana se ha vuelto un inmenso y complejo problema. Y, aparentemente, ha sido
igual a lo largo de toda la historia, a pesar de su conocimiento, a pesar de sus siglos de evolucién, el hombre jaméas
ha estado libre de problemas.

DAVID BOHM: Si, de problemas insolubles.

K: Yo pongo en duda que los problemas humanos sean insolubles.

DB: Quiero decir, tal como estan planteados ahora.

K: Por supuesto, tal como son ahora, estos problemas se han vuelto increiblemente complejos e insolubles. Ningln
politico, cientifico o fildsofo va a resolverlos, jni aun por medio de guerras y todo eso! ¢Por qué, entonces, en
ninguna parte del mundo los seres humanos han sido capaces de resolver los problemas cotidianos de la existencia?
¢ Qué cosas impiden la solucion completa de estos problemas? ¢Es que jamas hemos pensado seriamente en ello?
¢ES porque pasamos todos nuestros dias, y probablemente la mitad de las noches, pensando en problemas
tecnolégicos, de modo que no tenemos tiempo para lo otro?

DB: En parte es eso. Muchas personas sienten que lo otro deberia cuidar de si mismo.

K: ¢Pero por qué? Pregunto, en este dialogo que estamos sosteniendo, si es posible no tener problemas humanos en
absoluto, s6lo problemas tecnolégicos que pueden ser resueltos. Pero los problemas humanos parecen insolubles.
¢Es a causa de nuestra educacion, de nuestras tradiciones tan profundamente arraigadas, que aceptamos las cosas
como son?

DB: Esa es, ciertamente, una parte de ello. Estos problemas se acumulan a medida que la civilizacion envejece y la
gente continda aceptando cosas que generan problemas. Por ejemplo, existen ahora muchas mas naciones en el
mundo que las que solia haber, y cada una crea nuevos problemas.

K: Por supuesto.

DB: Si uno retrocede en el tiempo...

K: ...una tribu se convierte en nacion...

DB: ...y luego el grupo debe combatir a su vecino.

K: Los hombres utilizan esta maravillosa tecnologia para matarse unos a otros. Pero nosotros estamos hablando de
los problemas de relacién, problemas de falta de libertad; este sentimiento de constante incertidumbre y temor, el
esfuerzo del trabajo para ganarnos la subsistencia por el resto de nuestra vida... jToda la cosa parece tan
extraordinariamente errénea!

DB: Pienso que la gente ha perdido de vista eso. Hablando en general, todos aceptan la situacion en que se
encuentran, y tratan de hacer con ella lo mejor que pueden, intentando resolver pequefios problemas para aliviar sus
circunstancias. Ellos ni siquiera considerarian seriamente toda esta situacion.

K: Pero las personas religiosas han creado un problema tremendo para el hombre.

DB: Si. Ellas también estan tratando de resolver problemas. Entiendo que cada cual se encuentra atrapado en su
propio pequefio fragmento, resolviendo cualquier cosa que supone poder resolver, pero todo eso incrementa el caos.
K: iEl caos y las guerras! Es lo que estamos diciendo. Vivimos en el caos. Pero yo quiero descubrir si puedo vivir
sin un solo problema por el resto de mi vida. ¢Es eso posible?

DB: Vea, yo no sé si deberiamos siquiera llamar problemas a estas cosas. Un problema seria algo razonablemente
solucionable. Si planteo el problema de cémo lograr cierto resultado, entonces eso presupone que razonablemente
puedo encontrar un medio de obtener ese resultado tecnoldgicamente. Pero en lo psicoldgico, el problema no puede
considerarse de ese modo: el de proponer un resultado que habré de obtener, y después encontrar la manera de
hacerlo.

K: ¢Cuadl esa la raiz de todo esto? ¢ Cual es la causa de todo este caos humano? Estoy tratando de llegar a ello desde
un angulo diferente, descubrir si los problemas pueden terminar por completo. Mire, personalmente, me niego a
tener problemas.

DB: Alguien podria arguir con usted acerca de eso, y decir que usted quizé no tiene que enfrentarse a ningun reto.
K: Fui retado el otro dia por algo muy, muy serio. Eso no es un problema.

DB: Entonces es materia de esclarecimiento. Parte de la dificultad es el esclarecimiento del lenguaje.

K: Esclarecimiento, no s6lo del lenguaje, sino de la relacion y la accion. El otro dia surgié un problema que
involucraba a una gran cantidad de personas y a cierta accion que tenia que emprenderse. Pero en lo personal, eso
no era un problema para mi.



DB: Tenemos que poner en claro lo que usted quiere decir, porque sin un ejemplo yo no puedo saberlo.
K: Entiendo por un problema, algo que ha de ser resuelto, algo que a uno lo preocupa; algo que uno esta
cuestionando y de lo cual se ocupa continuamente. También a las dudas e incertidumbres, y a tener que decidir
alguna clase de accion que uno finalmente lamentara.
DB: Comencemos por el problema técnico, donde la idea surgi6 inicialmente. Hay un reto, algo que necesita ser
realizado, y uno dice que es un problema.
K: Si, a eso se le llama generalmente un problema.
DB: Entonces la palabra “problema” se basa en la idea de proponer algo -una posible solucién- y después tratar de
lograrlo.
K: O bien, tengo un problema pero no sé como habérmelas con él.
DB: Si usted tiene un problema y no tiene idea de cdmo habérselas con él...
K: ...entonces doy vueltas por ahi, pidiendo consejos a la gente y confundiéndome mas y mas.
DB: Esto ya seria un cambio respecto de la simple idea de un problema técnico, donde por lo general uno tiene
cierta nocion de lo que hay que hacer.
K: Me pregunto si la tenemos. Seguramente, los problemas técnicos son bastante simples.
DB: A menudo traen consigo desafios que nos exigen profundizar mucho y cambiar nuestras ideas. Con un
problema técnico, generalmente sabemos lo que tenemos que hacer para resolverlo. Por ejemplo, si hay falta de
alimentos, lo que tenemos que hacer es encontrar maneras y medios de producir mas. Pero con un problema
psicologico, ¢podemos hacer lo mismo?
K: Ese es el punto. ;Como abordamos esto?
DB: Bueno, ¢qué clase de problema discutiremos?
K: Cualquier problema de los que surgen en las relaciones humanas.
DB: Digamos que la gente no puede ponerse de acuerdo; todos disputan constantemente unos con otros.
K: Si, tomemos eso como un ejemplo simple. Parece casi imposible que un grupo de personas piensen en conjunto,
que tengan la misma perspectiva y actitud. No quiero decir que se copien unas de otras, por supuesto. Pero cada
persona expone su opinion, que contradice otra persona, lo cual ocurre todo el tiempo y en todas partes.
DB: Muy bien. ¢Podemos decir, entonces, que nuestro problema es trabajar juntos, pensar juntos?
K: Trabajar juntos, pensar juntos, cooperar sin que en ello estén involucradas utilidades monetarias.
DB: Ese es otro problema: si la gente bien remunerada trabajara en conjunto.
K: ¢Cbémo resolvemos, entonces, este problema? En un grupo, todos estamos emitiendo opiniones diferentes, y no
nos aceptamos en absoluto el uno al otro. Y parece casi imposible renunciar a las propias opiniones.
DB: Si, ésa es una de las dificultades, pero no estoy seguro de que pueda considerarse un problema que nos lleve a
preguntarnos qué podemos hacer para renunciar a las opiniones.
K: No, por supuesto. Pero ése es un hecho. Observando, pues, eso, y viendo la necesidad de que todos nos
reunamos, la gente sigue sin poder abandonar sus opiniones, sus ideas, sus propias experiencias y conclusiones.
DB: A menudo eso puede no parecerles una opinion, sino la verdad.
K: Si, lo llamarian un hecho. ;Pero qué puede hacer el hombre con respecto a estas divisiones? Vemos la necesidad
de trabajar juntos, no por algun ideal, alguna creencia, algin principio o algun dios. En diversos paises del mundo,
y aun en las Naciones Unidas, la gente no trabaja en conjunto.
DB: Algunas personas podrian decir que no s6lo tenemos opiniones, sino intereses personales. Si dos personas
tienen intereses particulares en conflicto, no hay modo, mientras mantengan su apego a estos intereses, de que
puedan trabajar juntas. ;Como irrumpimos en esto, entonces?
K: Si usted me sefiala que debemos trabajar juntos, y me muestra la importancia de ello, entonces también yo veo
gue es importante. jPero no puedo hacerlo!
DB: Ese es el punto. Ni siquiera basta con ver que la cooperacion es importante, y tener la intencion de cooperar.
Con esta incapacidad, se introduce un nuevo factor. ¢Por qué no podemos llevar a cabo nuestras intenciones?
K: Uno puede dar muchas razones para ello, pero esas causas y razones y explicaciones, no resuelven el problema.
Volvemos a lo mismo: ¢qué hara que la mente humana cambie? Vemos que el cambio es necesario y, a pesar de
eso, no estamos dispuestos a cambiar 0 somos incapaces de hacerlo. ;Qué factor -qué nuevo factor- se necesita para
esto?
DB: Pienso que es la capacidad que una persona pueda tener para observar profundamente qué es lo que la retiene
impidiéndole cambiar.
K: ¢El nuevo factor es, entonces, la atencién?
DB: Si, eso es lo que quise decir. Pero también tenemos que considerar qué clase de atencién.
K: Discutamos primero qué es la atencion.
DB: Puede tener muchos significados para diferentes personas.
K: Por supuesto, como de costumbre, jhay tantas opiniones!

Donde hay atencién, no hay problema. Donde hay inatencion, surgen todas las dificultades. Entonces, sin
hacer de la atencién misma un problema, ¢qué entendemos por atencion? ;Podemos comprender lo que significa,



no verbalmente, no intelectualmente, sino profundamente, en nuestra propia sangre? Es obvio que la atencion no es
concentracién. No es un esfuerzo, una experiencia, una lucha por estar atento. Usted debe revelarme la naturaleza
de la atencion, la cual consiste en que, cuando hay atencién, no hay un centro desde el cual “yo” esté atento.
DB: Si, pero ésa es la dificultad.
K: No hagamos de ello un problema.
DB: Quiero decir que la gente ha estado intentando esto por mucho tiempo. Pienso que, en primer lugar, hay alguna
dificultad en comprender qué se entiende por atencidn, dificultad que se debe al contenido del pensamiento mismo.
Cuando una persona esta considerando ese contenido, puede pensar que esté atenta.
K: No, en ese estado de atencién no hay pensamientos.
DB: ¢Pero como detiene usted el pensamiento, entonces? Vea, mientras el pensamiento estd en marcha, se tiene
cierta impresion de estar atento, lo que no es atencion. Pero uno cree, uno supone gue esta prestando atencion.
K: Cuando uno supone que esta prestando atencidn, eso no es atencion.
DB: (Como comunicamos, entonces, el verdadero significado de “atencion”?
K: ¢O diria usted, mas bien, que para descubrir lo que es la atencién, deberiamos discutir lo que es la inatencion?
DB: Si.
K: Y através de la negacién, llegar a lo positivo. ;Qué ocurre cuando estoy inatento? En mi inatencién, me siento
solo, deprimido, ansioso, etcétera.
DB: La mente comienza a dividirse y entra en confusion.
K: Se produce la fragmentacion. Y, en mi falta de atencion, me identifico con muchas otras cosas.
DB: Si, y ello puede ser placentero, pero también puede ser doloroso.
K: Descubro, més tarde, que lo que era placentero, se convierte en dolor.

Todo eso es, por lo tanto, un movimiento en que no hay atencién. ¢Correcto? ¢Estamos llegando a alguna
parte?
DB: No lo sé.
K: Yo siento que la atencion es la solucién verdadera para todo esto: jUna mente que est4 en verdad atenta, que ha
comprendido la naturaleza de la inatencion y se ha alejado de ésta!
DB: Pero en primer lugar, ;cual es la naturaleza de la inatencion?
K: Indolencia, negligencia, interés en uno mismo, contradiccion interna; todo eso es la naturaleza de la inatencién.
DB: Si. Vea, una persona que sélo se interesa en si misma, puede sentir que esta atendiendo, pero estd meramente
ocupandose de si misma.
K: Si. Si en mi existe una contradiccién interna y presto atencién con el fin de no ser contradictorio conmigo
mismo, eso no es atencion.
DB: ¢Podemos aclarar esto? Porque cominmente uno podria pensar que esto es atencion.
K: No, no lo es. Es meramente un proceso de pensamiento, que dice: “Soy tal cosa, no debo ser tal otra”.
DB: Entonces, lo que usted dice es que este intento de llegar a ser algo, este devenir, no es atencion.
K: Si, correcto. Porque el devenir psicol6gico genera inatencion.
DB: Si.
K: ¢No es muy dificil, sefior, estar libre del devenir? Esa es la raiz del problema: terminar con el devenir
psicoldgico, con ese querer llegar a ser esto o aquello.
DB: Si. No hay atencién, y por eso existen estos problemas.
K: Si, y cuando usted sefiala eso, el prestar atencién también se vuelve un problema.
DB: La dificultad estd en que la mente juega tretas, y al tratar de habérselas con esto, vuelve otra vez a hacer lo
mismao.
K: Por supuesto. ¢Puede la mente, que esta tan repleta de conocimientos, de vanidad, de contradiccion interna y
todo lo demas, llegar a un punto en que, psicolégicamente, se sienta incapaz de moverse?
DB: No hay parte alguna hacia la cual moverse.
K: ¢Qué le diria usted a una persona que ha llegado a ese punto? Yo acudo a usted; estoy lleno de esta confusion,
de esta ansiedad y de un sentimiento de desesperacion, no solo por mi mismo, sino por el mundo. Llego a ese punto
y quiero abrirme paso a través de eso. Por lo tanto, ello se vuelve un problema para mi.
DB: Entonces estamos de vuelta en lo mismo; es otra vez un intento de llegar a ser otra cosa.
K: Si. Eso es lo que quiero averiguar. ¢Es ése, pues, el origen de todo esto? ;El deseo de “llegar a ser”?
DB: Debe tratarse de algo muy proximo a eso.
K: ¢Cdémo examino, entonces, sin ese movimiento del devenir, del llegar a ser, todo este complejo problema de mi
mismo?
DB: Parece como si uno no hubiera tomado en cuenta lo total. No hemos considerado la totalidad del devenir
cuando usted dijo: “;Como puedo prestar atencion?”. Una parte de ello parecié desprenderse inadvertidamente,
convirtiéndose en el observador. ;Correcto?
K: El devenir psicolédgico ha sido la maldicion en todo esto. Un hombre pobre anhela ser rico, y el rico anhela ser
mas rico; ése es, todo el tiempo, el movimiento del devenir, tanto externa como internamente. Y aunque ello trae



consigo muchisimo dolor, y a veces placer, este sentimiento de “llegar a ser”, de realizarse, de lograr algo
psicolégicamente ha convertido mi vida en todo eso que es. Ahora me doy cuenta de ello, pero no puedo detenerlo.

DB: ¢Por qué no puede detenerlo?

K: Investiguemos eso. En parte, el llegar a algo me interesa porque al final de ello hay una recompensa; también
estoy eludiendo de ese modo el dolor o el castigo. Y en ese circuito estoy atrapado. Esa es, probablemente, una de
las razones por las que la mente continGa tratando de llegar a algo, de devenir internamente. Y la otra razén tal vez
sea una ansiedad o un temor profundamente arraigado, de que si no llego a esto o a aquello, estoy perdido. Me
siento perplejo, inseguro, y por eso la mente ha aceptado estas ilusiones y dice: “No puedo poner fin a este proceso
del devenir”.

DB: ¢Pero por qué la mente no termina con eso? También tenemos que investigar el problema que implica estar
atrapado en estas ilusiones.

K: ¢(Cémo me convence usted de que estoy preso en una ilusion? No puede, a menos que yo lo vea por mi mismo.
Y no puedo verlo debido a que mi ilusion es muy fuerte. Esa ilusién ha sido alimentada, cultivada por la religion,
por la familia, etc. Esta tan profundamente arraigada, que me niego a desprenderme de ella. Eso es lo que ocurre
con un gran numero de personas. Dicen: “Quiero hacer esto, pero no puedo”. Dada, pues, esa situacién, ¢qué
pueden hacer? ;Les ayudaran las explicaciones, la légica y todas las diversas teorias contradictorias? Obviamente,
no.

DB: Porque todo eso es absorbido dentro de la estructura.

K: ¢Qué es lo que sigue, entonces?

DB: Vea, si alguien dice: “Quiero cambiar”, también esta ahi el deseo de no cambiar.

K: Desde luego. ElI hombre que dice; “Quiero cambiar”, también tiene en el fondo de su mente: “En realidad, ¢por
qué deberia yo cambiar?”. Ambas cosas marchan juntas.

DB: Tenemos, pues, una contradiccion.

K: Hemos vivido en esta contradiccion. La hemos aceptado.

DB: ¢Pero por qué deberiamos haberla aceptado?

K: Porque es un habito.

DB: Pero cuando la mente es sana, no aceptara una contradiccién.

K: Pero nuestra mente no es sana. La mente estd tan enferma, es tan corrupta, tan confusa, que aun cuando usted
sefiala todos los peligros que hay en esto, ella se niega a verlos.

¢Como, pues, ayudamos a un hombre que esta preso en esto, a que vea claramente el peligro del devenir
psicoldgico? Expresémoslo de ese modo. El devenir psicoldgico implica identificacion con una nacion, un grupo y
todas esas cosas.

DB: Si, aferrarse a opiniones.

K: Opiniones y creencias; he tenido una experiencia que me brinda satisfaccion y voy a aferrarme a eso. ,Cémo me
ayuda usted a liberarme de todo esto? Yo escucho sus palabras -parecen completamente ciertas- pero no puedo salir
de todo eso.

Me pregunto si hay otro factor, otro modo de comunicacion que no se base en las palabras, en el conocimiento,
en las explicaciones, en la recompensa y el castigo. ¢Existe otro modo de comunicarse? Mire, en eso también hay
peligro. Yo estoy seguro de que existe un modo que no es verbal, analitico o l6gico, lo cual no significa falta de
sensatez.

DB: Tal vez exista.

K: Mi mente siempre se ha comunicado con otra mediante palabras, explicaciones, l6gica o sugestion. Debe haber
otro elemento que se abra paso a través de todo eso...

DB: A través de la incapacidad de escuchar.

K: Si, la incapacidad de escuchar, la incapacidad de observar, de oir, etc. Debe haber un modo diferente. He
conocido a algunos hombres que han estado con cierto santo, y dicen que en su compafiia se resuelven todos los
problemas. Pero cuando esos hombres vuelven a su vida cotidiana, estan otra vez en el viejo juego.

DB: No habia inteligencia en eso, ya lo ve.

K: Ese es el peligro. En presencia de aquel hombre -el santo- que esta tranquilo y sin pronunciar palabra, ellos se
sienten tranquilos y piensan que sus problemas se han resuelto.

DB: Pero esto proviene aun del exterior.

K: Por supuesto. Es como ir a la iglesia. En una iglesia antigua o en una catedral, uno se siente extraordinariamente
tranquilo. Es la atmdsfera, la estructura, usted sabe; la atmdsfera misma hace que uno se sienta tranquilo.

DB: Si, comunica lo que entendemos por quietud; lo comunica de manera no-verbal.

K: Eso no es nada. jEs como el incienso!

DB: Es superficial.

K: Totalmente superficial; jse evapora como el incienso! De modo que dejemos de lado todo eso. Y entonces, ¢qué
nos queda? Ningln agente externo, ningun dios, ningun salvador. ;Qué me ha quedado? ;Qué hay ahi que pueda
ser comunicado, que pueda abrirse paso a través del muro que han levantado los propios serse humanos?



¢Es amor? Esa palabra se ha corrompido, esta cargada, sucia. Pero purificando esa palabra, ¢es amor el factor
que irrumpira a través de este enfoque ingenioso y analitico? ;Es amor el elemento que esta faltando?
DB: Bueno, tenemos que discutirlo; tal vez la gente desconfie algo de esa palabra.
K: iYo desconfio mas alla de las palabras!
DB: Y, por lo tanto, como la gente se resiste a escuchar, también resistira al amor.
K: Por eso dije que es una palabra peligrosa.
DB: El otro dia estuvimos diciendo que el amor contiene inteligencia.
K: Por supuesto.
DB: Que es afecto también; entendemos por amor esa energia que también contiene inteligencia y afecto; todo
eso...
K: jAhora espere un momento! Usted tiene esa cualidad y yo estoy atrapado en mi desdicha, en mi ansiedad, etc.;
usted, con esa inteligencia, esta tratando de penetrar esta masa de oscuridad. ;Como lo hara? ;Actuara eso? Si no,
los seres humanos estan perdidos. ¢Entiende, sefior? Por lo tanto, hemos inventado a Jesus, Buda, Krishna,
imagenes que se han vuelto absurdas, superficiales y carentes de sentido.

¢ Qué haré, entonces? Pienso que ése es el otro factor. Atencion, percepcion, inteligencia y amor; usted me trae
todo esto y yo soy incapaz de recibirlo. Digo: “Suena atractivo; lo percibo, pero no puedo retenerlo en mi”. No
puedo retenerlo, porque en el momento que salgo de esta habitacion, jestoy perdido!
DB: Ese es realmente el problema.
K: Si, ése es el verdadero problema. ¢Es el amor algo externo, como el cielo?; todas esas cosas son externas. ¢Es el
amor algo externo que usted me trae, que usted despierta en mi, que usted me da como un obsequio? ;O en mi
oscuridad, en mi ilusion y sufrimiento, existe esa cualidad? Obviamente no, no puede existir.
DB: Entonces, ;dénde esta?
K: De eso se trata, justamente. El amor no es suyo ni mio; no es personal, no es una cosa que pertenezca a alguien;
el amor no es eso.
DB: Ese es un punto importante. De manera similar, usted estuvo diciendo que el aislamiento no pertenece a
ninguna persona en particular, aunque tendemos a pensar que el aislamiento es un problema personal.
K: Por supuesto. Eso es comun a todos nosotros. Tampoco la inteligencia es personal.
DB: Pero eso va otra vez contra todo nuestro pensar.
K: Lo sé.
DB: Todos dicen que tal persona es inteligente y tal otra no. Esta puede ser, entonces, una de las barreras para toda
la cosa: que detras del pensamiento normal de cada dia, esta el pensamiento mas profundo de la humanidad; pero
nosotros generalmente nos sentimos separados, y decimos que estas diversas cualidades nos pertenecen o que no
nos pertenecen.
K: De acuerdo. Es la mente fragmentaria la que inventa todo esto.
DB: Ha sido inventado, Si, pero nosotros lo hemos recogido e incorporado verbalmente y no verbalmente, por
deduccion, desde la infancia. En consecuencia, ello nos penetra, es el fundamento mismo de todos nuestros
pensamientos, de todas nuestras percepciones. Tenemos, pues, que cuestionarlo.
K: Lo hemos cuestionado: hemos dicho que la pena no es “mi” pena, que la pena es humana, etc., etc.
DB: ¢Pero como puede la gente ver eso, si una persona que experimenta pena siente que ésa es su pena personal?
K: Pienso que ello se debe en parte a nuestra educacién, y en parte a nuestra sociedad y a las tradiciones.
DB: Pero es algo que esta implicito en todo nuestro modo de pensar. j Tenemos que saltar fuera de eso!
K: Si. Saltar fuera de eso se vuelve un problema, y entonces, ¢qué he de hacer?
DB: Tal vez podamos ver que el amor no es personal.
K: La tierra no es la tierra inglesa ni es la tierra francesa, jla tierra es la tierra!
DB: Estaba pensando en un ejemplo que tenemos en Fisica: si el cientifico o el quimico esta estudiando un
elemento como el sodio, no dice que es su sodio, 0 que algun otro estudia “su” sodio. Y, desde luego, ellos
comparan notas, etcétera.
K: De acuerdo. El sodio es el sodio.
DB: El sodio es el socio, universalmente. Del mismo modo, tenemos que decir que el amor es el amor,
universalmente.
K: Si. Pero mi mente rehusa ver eso debido a que soy terriblemente personal, y me intereso terriblemente “en mi y
mis problemas”. Me niego a desprenderme de eso. Cuando usted dice que el sodio es el sodio, eso es muy simple,
puedo verlo. Pero cuando me dice que la pena es comun a todos nosotros, esto es dificil de ver.
DB: Es algo que no puede lograrse con el tiempo, pero ya lo ve, le tomé bastante tiempo a la humanidad
comprender que el sodio es el sodio.
K: ¢Es el amor algo comun a todos nosotros?
DB: Bueno, en cuanto que existe, tiene que ser comdn.
K: Por supuesto.
DB: Puede no existir, pero si existe, tiene que ser coman.



K: No estoy seguro de que no exista. La compasion no es “yo soy compasivo”. La compasion esta ahi, es algo que
no pertenece al “yo”.
DB: Si decimos que la compasion es lo mismo que el sodio, ésta es universal. Entonces la compasion de una
persona es igual a la de otra persona.
K: Compasion, amor e inteligencia. Usted no puede tener compasion sin inteligencia.
DB: jEntonces digamos que la inteligencia también es universal!
K: Obviamente.
DB: Pero nosotros tenemos métodos para probar el nivel de inteligencia en personas particulares.
K: Oh, no.
DB: Tal vez todo eso forme parte de la cosa que nos esté obstaculizando.
K: Parte de esta divisiva, fragmentaria forma de pensar.
DB: Bueno, puede haber un pensar holistico, aunque no estemos en eso todavia.
K: Entonces el pensar balistico no es pensar; es algun otro factor.
DB: Algun otro factor que atin no hemos investigado.
K: Si el amor es comin a todos nosotros, ¢por qué estoy ciego a él?
DB: Pienso que en parte es porque la mente se intimida; se niega completamente a considerar un cambio tan
fantastico de concepcion en la manera de mirar las cosas.
K: Pero usted acaba de decir que el sodio es el sodio.
DB: Vea, tenemos muchisimas evidencias de eso en toda clase de experimentos, desarrollados mediante una gran
cantidad de trabajo y experiencia. No podemos hacer eso con el amor. No podemos entrar en el laboratorio y
comprobar que el amor es amor.
K: Oh, no. El amor no es conocimiento. ¢Por qué la mente se niega a aceptar un factor muy obvio? ¢Es el temor de
abandonar mis viejos valores, patrones y opiniones?
DB: Pienso que probablemente se trate de algo mas profundo. Es dificil de determinar, pero no es algo simple,
aunqgue lo que usted sugiere es una explicacion parcial.
K: Es una explicacion parcial, lo sé. ;Sera la profundamente arraigada ansiedad, el anhelo de estar totalmente
seguros?
DB: Pero eso se basa otra vez en la fragmentacion.
K: Por supuesto.
DB: Si aceptamos que estamos fragmentados, es inevitable que necesitemos sentirnos totalmente seguros, porque al
estar fragmentados estamos siempre en peligro.
K: ¢Es ésa la raiz de ello? ¢Es este impulso, esta exigencia interna, este deseo de estar totalmente seguros en
nuestras relaciones con todas las cosas? ¢ Es el anhelo de seguridad?

Por supuesto, jla seguridad completa sélo existe en la nadal!
DB: No es la exigencia de seguridad lo que estd mal, sino las fragmentaciones. El fragmento no puede estar seguro.
K: Eso es cierto. De igual modo que cada pais, al tratar de estar seguro, no esta seguro.
DB: Pero la completa seguridad podria alcanzarse si todos los paises se unieran. EI modo en que usted lo ha
expuesto, suena como si debiéramos vivir eternamente en la inseguridad.
K: No, eso lo hemos aclarado bien.
DB: Requerir seguridad tiene sentido, pero nosotros lo intentamos de un modo incorrecto. ;Como le comunicamos
que el amor es universal, no personal, a un hombre que ha vivido completamente en el angosto surco del logro
personal? Parece que el primer punto es: ¢Cuestionara él su estrecha personalidad “Unica”?
K: La gente la cuestiona; todos ven la Idgica de lo que estamos discutiendo y, sin embargo, curiosamente, los que
Son muy serios en estos asuntos, han tratado de encontrar la totalidad de la vida por medio del hambre, de la tortura,
usted sabe, toda clase de métodos. Pero uno no puede aprehender o percibir o ser lo total, por medio de la tortura.
¢Qué haremos, entonces? Digamos que tengo un hermano que se niega a ver todo esto. Y como yo siento un gran
afecto por él, quiero que salga de la fragmentacion. Y he tratado de comunicarme con él verbalmente, y a veces no
verbalmente, con un gesto o0 una mirada; pero todo eso pertenece aun a lo externo. Y quizé sea ésa la razon de que
él se resista. ¢Puedo hacerle notar a mi hermano que esta llama puede despertarse en él mismo? Eso significa que él
debe escucharme, pero mi hermano se niega a escuchar.
DB: Parece que hay algunas acciones que no son posibles. Si una persona esta presa en cierto pensamiento, como la
fragmentacion, entonces no puede cambiarlo, porque hay una gran cantidad de pensamientos detras de ése.
K: Por supuesto.
DB: Pensamientos que esa persona no conoce. Por lo tanto, no estd realmente libre para emprender esta accion,
debido a toda la estructura de pensamientos que se lo impide.
K: ¢Como, entonces, ayudo -uso esa palabra con gran precaucion- a mi hermano? ;Cudl es la raiz de todo esto?
Hablamos de la posibilidad que él tiene de percibirlo, pero todo eso es verbal, puede ser explicado de diferentes
maneras: la causa, el efecto y todas esas cosas. Después de que he explicado todo esto, él dice: “Tu me has dejado



donde estoy”. Y mi inteligencia, mi afecto, responden: “Yo no puedo abandonarlo”. ¢Significa eso que estoy
ejerciendo presion sobre é1?

No estoy usando ninguna clase de presion, o de recompensa; mi responsabilidad es que no puedo abandonar a
otro ser humano. No es la responsabilidad del deber y toda esa pesada carga, sino que es la responsabilidad de la
inteligencia para decirle a él todo eso. Existe en la India una tradicion de que uno a quien llaman el Buda Maitreya,
juré que no llegaria a ser el supremo Buda hasta que hubiera liberado también a los otros seres humanos.

DB: ¢ A todos?

K: Si. Ya ve, la tradicion no ha cambiado nada. (Cémo puede uno, si tiene esa inteligencia, esa compasion, ese
amor -que no pertenecen a un pais, a una persona, a un ideal o a un salvador- transmitir esa pureza a otro?
¢Viviendo con él, hablandole? Uno ve que todo eso puede volverse mecéanico.

DB: ¢Diria usted que esta cuestion jamas ha sido verdaderamente resuelta?

K: Asi lo pienso. Pero nosotros tenemos que resolverla, ¢entiende? No ha sido resuelta, pero nuestra inteligencia
dice: Resuélvela. No, pienso que la inteligencia no dice, resuélvela; la inteligencia dice que éstos son los hechos, y
que tal vez algunas personas lo captaran.

DB: A mi me parece que, en realidad, hay dos factores: uno es la preparacion, por medio del razonamiento, para
demostrar que todo eso tiene sentido; y entonces, a partir de ahi, es posible que algunos lleguen a captarlo.

K: Hemos hecho eso, sefior. Uno ha desplegado el mapa, y él ha visto todo muy claramente: los conflictos, la
desdicha, la confusidn, la inseguridad, el devenir. Todo eso es sumamente claro. Pero al final del capitulo, él esta
de vuelta en el comienzo. O tal vez tiene una vislumbre de ello, y su anhelo de aprehender esa vision fugaz y de
aferrarse a ella, la convierte en un recuerdo. ¢Entiende? jY toda la pesadilla empieza!

Al ensefarle el mapa muy claramente, ;podemos también hacerle ver algo mucho més profundo que eso, algo
que es amor? Después de todo esto, él anda a tientas. Pero el peso del cuerpo, del cerebro, de la tradicion; todo eso
lo hace retroceder. De modo que hay una constante batalla; y pienso que toda la cosa es un gran error.

DB: ;Cuél es el error?

K: ElI modo en que estamos viviendo.

DB: Ahora ya hay mucha gente que debe ver eso.

K: Nos hemos preguntado si el hombre ha torcido el rombo y penetr6 en un valle del que no hay modo de escapar.
No puede ser asi; eso es demasiado deprimente, demasiado aterrador.

DB: Pienso que algunas personas podrian objetar tal cosa. El mero hecho de que eso sea aterrador, no lo convierte
en falso. Pienso que usted tendria que dar alguna raz6n mas firme para explicar por qué siente que eso es falso.

K: Oh, si.

DB: ¢Percibe usted en la naturaleza humana alguna posibilidad de un cambio real?

K: Por supuesto. De lo contrario, todo careceria de sentido; seriamos monos, maquinas. La facultad de un cambio
radical es atribuida a algun agente externo; por consiguiente, acudimos a e€so y en eso nos perdemos. Si no
acudimos a nadie y estamos completamente libres de toda dependencia, entonces la soledad es comun a todos
nosotros. Eso no es aislamiento. Es un hecho obvio que cuando uno ve todo esto -la estupidez e irrealidad de la
fragmentacion y la division- uno esta naturalmente solo. Ese sentimiento de madura soledad, es comun a todos los
seres humanos, no es personal.

DB: Si, pero el sentimiento corriente de soledad es personal, en el sentido de que cada persona lo experimenta
como propio.

K: El aislamiento (loneliness) no es soledad; no es la soledad creativa del hombre libre de toda dependencia
(aloneness).

DB: Yo pienso que todas las cosas fundamentales son de caracter universal; lo que usted dice, por tanto, es que
cuando la mente profundiza en si misma, penetra en algo universal.

K: Correcto.

DB: Lo llamemos o no absoluto.

K: El problema es hacer que la mente penetre a una gran, gran profundidad dentro de si misma.

DB: Si. Ahora se me ha ocurrido algo. Cuando empezamos por considerar un problema particular, nuestra mente es
muy poco profunda; después pasamos a algo mas general. La palabra “general” tiene la misma raiz etimoldgica que
“generar”; el género es la generacion coman...

K: Generar, por supuesto.

DB: Cuando pasamos a algo mas general, se genera una profundidad. Pero avanzando mas todavia, lo general sigue
estando limitado, porque es pensamiento.

K: Completamente de acuerdo. Pero para penetrar profundamente, se requiere no sélo un valor tremendo, sino el
sentimiento de estar siguiendo constantemente el mismo curso.

DB: Bueno, eso no es realmente diligencia; sigue siendo limitado, ¢verdad?

K: Si, la diligencia es demasiado limitada. Acompafia a una mente religiosa en el sentido de que en la accidon de esa
mente, en sus pensamientos, etc., hay diligencia, pero ésta es aun limitada. Si la mente puede ir de lo particular a lo
general, y de lo general...



DB: ...a lo absoluto, a lo universal. Pero muchas personas dirian que eso es muy abstracto y nada tiene que ver con
la vida cotidiana.
K: Lo sé. Sin embargo, es una cosa muy préctica, no es una abstraccion.
DB: De hecho, la abstraccidn es lo particular.
K: Absolutamente. Lo particular es sumamente peligroso.
DB: También es sumamente abstracto, porque uno sélo puede llegar a lo particular mediante una abstraccion.
K: Por supuesto, por supuesto.
DB: Pienso que esto puede ser parte del problema. Casi todos sienten que desean algo que realmente les afecte en
su vida cotidiana. No quieren perderse meramente en palabras; por lo tanto, dicen: “Todas estas insipidas
generalidades no nos interesan”.

Es verdad que lo que estamos discutiendo debe operar en la vida cotidiana, pero la vida cotidiana no contiene
la solucion de sus propios problemas.
K: No. La vida cotidiana es lo general y lo particular.
DB: Los problemas humanos que surgen en la vida cotidiana, no pueden resolverse ahi.
K: De lo particular, es preciso moverse hacia lo general; de lo general, moverse a mayor profundidad aun, y alli tal
vez se encuentre la pureza de lo que llamamos compasion, amor e inteligencia. Pero eso implica entregar nuestra
mente, nuestro corazon, todo nuestro ser a esta investigacion.

Esta vez hemos hablado durante mucho tiempo; creo que hemos llegado a alguna parte.

27 de septiembre de 1980, Brockwood Park, HAMPSHIRE



Indice

1. Las raices del conflicto psicoldgico 5

2. Depurando la mente de la acumulacion del tiempo 23

3. ¢Por qué el hombre ha dado importancia suprema al pensamiento? 39
4. Romper el patrdn de la actividad egocéntrica 64

5. La base del ser y la mente del hombre 81

6. ¢ Puede el discernimiento producir una mutacion de las células cerebrales? 95
7. La muerte tiene muy poca significacion 116

8. El discernimiento, ¢puede ser despertado en otro? 135

9. La senilidad y las células cerebrales 152

10. El orden c6smico 176

11. El fin del conocimiento “psicolégico” 193

12. La mente en el universo 203
13. ¢ Pueden ser resueltos los problemas personales y terminar la fragmentacion? 218

(Ultima pagina del Exterior)

Por primera vez en lengua espafiola, este libro contiene la version magnetofonica fiel del dialogo sostenido por un
filosofo (Krishnamurti) y un fisico sobresaliente (David Bohm). Esta es la pregunta fundamental de este coloquio:
“¢El rumbo que la humanidad tomo esté equivocado y dio origen a interminable division, conflicto y
destruccién?”

A partir de alli resulta cada vez més viable explorar los temas expuestos y, en particular, los que nos dan una
clave sobre la naturaleza del hambre y su relacién con la sociedad.
¢Acaso el conflicto humano surge de la incapacidad del individuo para enfrentarse con lo que él es desde el punto
de vista psicolégico, y de la imposicion de una meta ilusoria a la que debe tratar de llegar? Tal incapacidad tiene
su raiz en las profundas divisiones que el pensamiento introdujo en la psique y, en especial, el que genera la
experiencia del tiempo psicoldgico y del “yo”.

Las restantes respuestas podra ir descubriéndolas el lector a medida que compruebe, a lo largo de estas paginas,
las descollantes dotes de dos hombres de nuestro tiempo, poseedores de enorme discernimiento, sabiduria y
lucidez.



	Índice
	Las raíces del conflicto psicológico
	Depurando la mente de la acumulación del tiempo
	¿Por qué el hombre ha dado importancia suprema al pensamiento?
	Romper el patrón de la actividad egocéntrica
	La base del ser y la mente del hombre
	¿Puede el discernimiento producir una mutación de las células cerebrales?
	La muerte tiene muy poca significación
	El discernimiento, ¿puede ser despertado en otro?
	La senilidad y las células cerebrales
	El orden cósmico
	El fin del conocimiento “psicológico”
	La mente en el universo
	¿Pueden ser resueltos los problemas personales, y terminar la fragmentación?

